Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

PRINSIP WASATIYYAH MENURUT MUHAMMAD
ASAD (w. 1992)

The Principle of Wasariyyah According to Muhammad
Asad (d. 1992)

"Ahmad Nabil bin Amir
Tasnim Abdul Rahman

iFormer Associate Research Fellow, International Institute of Islamic Thought and Civilization
(ISTAC-IIUM), Kuala Lumpur,
nabiller2002@gmail.com
iiFakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin, Kuala Terengganu,
Terengganu,
tasnimrahman@unisza.edu.my

*(Corresponding author) e-mail: nabiller2002@gmail.com

ABSTRAK

Artikel ini  bertujuan menganalisis pandangan
Muhammad Asad (1900-1992) yang signifikan tentang
idea dan fahaman wasatiyyah dalam Islam
sebagaimana dibawakan dalam adikaryanya The
Message of the Qur’an dan Sahih al-Bukhari: The
Early Years of Islam serta karya-karya biografikal dan
travelognya yang lain yang  menggariskan
epistemologi dan pemahamannya yang ideal tentang
wasariyyah. la membincangkan pemandangan dan
intisari asas tentang prinsip dan falsafah
kesederhanaan Islam atau “komuniti jalan tengah”
(ummah wasara) yang dihuraikan oleh Asad dengan
mendalam dalam tafsiran ayat-ayat al-Qur’an dan
syarahan hadisnya. Kajian ini berlandaskan metode
kualitatif dari jenis tinjauan pustaka dan analisis isi.
Data yang diperoleh dianalisis secara deskriptif,
analitikal dan kesejarahan berasaskan pendekatan

77


mailto:nabiller2002@gmail.com
mailto:tasnimrahman@unisza.edu.my
mailto:nabiller2002@gmail.com

Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

induktif dan deduktif. Temuan kajian mendapati Asad
telah menggarap secara tuntas makna dan konsep
wasayiyyah yang terangkum dan holistik dalam karya-
karyanya yang merumuskan fikrah dan idealisme
Islam yang mendasari ajaran-ajaran spiritualnya yang
membawa nilai kesederhanaan dan implikasinya yang
penting dalam masyarakat Muslim. Kajian ini
berimplikasi luas terhadap pemahaman dan penerapan
ajaran dan amalan wasariyyah dalam masyarakat yang
menggabungkan nilai kesederhanaan dan kesatuan
agama yang mengambil Kkira aspek fizikal, mental,
luaran dan dalaman secara seimbang dan harmonis.

Keywords: Asad; The Message of the Qur’an;
wasatiyyah; komuniti jalan tengah; imperatif agama

ABSTRACT

The paper aims to analyze Muhammad Asad’s (1900-
1992) significant ideas and concept of “wasatiyyah” as
illustrated in his magnum opus The Message of the
Qur’an and Sahih al-Bukhari: The Early Years of
Islam as well as his other works of biography and
travelogue that presents his epistemological postulate
of the worldview and understanding of wasatiyyah. It
endeavors to discuss essential ideal and principle of
moderate Islam or “community of the middle way”
(ummah wasara) as interpreted and propounded by
Asad in his major tafsir (Qur’anic exegesis) and hadith
commentary. The study is based on qualitative method
in the form of library and documentary survey and
content analysis. It employed descriptive, analytical
and historical approaches to analyze scientifically
selected data and material. The finding reveals that
Asad had illustrated compelling and meaningful ideas

78



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

of wasariyyah in a holistic and inclusive manner
throughout his works projecting its indispensable
values and significant implications in Muslim society.
The study has wide implication for the application of
the norms, teaching and practice of wasariyyah in
society in term of synthesizing religious principle of
moderation and unity by integrating mental, physical,
spiritual and material aspect of life into a justly balance
and coherent manner.

Keywords: Asad; The Message of the Qur’an;
wasariyyah; community of the middle way; Islamic
imperative

PENDAHULUAN

Artikel ini membincangkan perspektif agama tentang ideal wasariyyah
yang ditinjau dari lensa Muhammad Asad (1900-1992). Penelitian ini
bermaksud mengisi kesenjangan dalam penggambaran tentang idea dan
prinsip wasatiyyah yang dikembangkan Asad dalam karya-karyanya
yang menempatkan doktrin ini sebagai prinsip yang penting dalam
konteks nilai dan dasar yang membentuk ajaran-ajaran agama dan
pandangan hidupnya.

Reposisi fikrah wasaiyyah ini ditandai oleh nuansa falsafah dan
moralnya yang terkait dengan pencerahan konsepsual berhubung aspek
iqtisad (bersederhana) dalam hal-hal akidah, amal ibadah, praktik
kerohanian, pentadbiran dan tatanan sosial-politik. Pemahaman ini
dikupas dalam banyak tulisannya yang menyentuh secara tuntas prinsip
hukum dan penghayatan yang ideal terhadap aspek-aspek fizikal dan
spiritualnya, nilai-nilai syarak, keutamaan hukum dan prinsip maslahah,
dan misi kenabian AS. Ketokohan Asad dalam diskursus wasatiyyah ini
dianggap antara pelopor dan autoriti penting dalam wacana wasatiyyah
kontemporari, dalam perumusan teori dan aplikasinya yang tertegak di
zaman moden, serta pengembangan idealisme moralnya selain pembesar
mazhab dan ahli hukum dan fatwa yang proaktif lainnya seperti ‘Abd al-
Wahhab b. Ahmad al-Misri al-Sha‘rani (1493-1565), Syeikh Yasuf al-

79



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Qaradawi (1926-2022), ‘Abd Allah Ibn Bayyah (l. 1935), Muhammad
Abil Zahrah (1898-1974), Mahmiid Syaltdt (1893-1963), Muhammad
Mustafa al-Maraghi (1881-1945), Muhammad ‘Abd Allah Diraz (1894-
1958), Sayyid Muhammad ‘Alawi al-Maliki (1944-2004), Muhammad
Sa‘id Ramadan al-Biiti (1929-2013) ! dan lain-lainnya.

Teras pembahasan artikel meneliti  apakah ciri-ciri
kesederhanaan Islam yang diilhami oleh Asad sebagai model yang
instruktif dalam aplikasi hukum dan kaedah formalisasinya yang ideal
dan konstruktif. Konsep dan nilai wasasiyyah ini diutarakan secara
konsisten dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat al-Qur’an dan hadis
yang mengambil kira nilai magasid yang luas. Intipati asasnya bertemu
pada praktik kenabian AS dan para sahabat yang menegakkan faham
Islam yang sederhana dan pertengahan yang meraikan konteks hukum
dan nilai keseimbangan dalam syariat.

Prinsip wasariyyah ini diterapkan dalam teori serta pendekatan
etika dan hukumnya yang berakar daripada nilai, tradisi dan ajaran-
ajaran moral Islam yang memberi kesan mendalam, antaranya:

“Tiap sesuatu dalam tradisi Islam adalah berdasarkan
pada konsep kesederhanaan.

Konsep ini terlakar dalam tafsirnya yang menghubungkan ideal magasid
dengan intisari dan nilai ahkam yang seimbang, syumul dan aplikatif.
Konsep kesederhanaan ini dapat diperhalusi dari tafsirannya terhadap
ayat-ayat al-Qur’an yang terkait dengan dalil dan landas hukum
bernuansa pertengahan (tawazun) yang mempotretkan pendekatan
syar‘iyyah yang moderat yang membentuk ajaran-ajaran moral dan
etikanya yang universal® seperti yang terkandung dalam surah berikut:

! Muhammad Safwan Harun, Lukman Abdullah dan Muhammad Ikhlas Rosele,
“Pendekatan Wasatiyah dalam Pemikiran Figh al-Jihad Muhammad Said Ramadan al-
Buti”, Journal al-Muwafagat 3, no. 1 (2020): 1-15.

2 Kamali, Mohammad Hashim, The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic
Principle of al-Wasatiyyah, (Oxford: Oxford University Press, 2015), 32.

3 Za‘ba, Asuhan Budi Menerusi Islam, (Kuala Lumpur: Akademi Jawi Malaysia, 2022),
19.

80



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Maksudnya: (dan makanlah serta minumlah, dan
jangan pula kamu melampau).
(Surah al-Araf 7:31)

Maksudnya: (Dan tuntutlah dengan harta kekayaan
yang telah dikurniakan Allah kepadamu akan pahala
dan kebahagiaan hari akhirat dan janganlah engkau
melupakan bahagianmu (keperluan dan bekalanmu)
dari dunia.

(Surah al-Qasas 28:77)

Maksudnya: (Dan janganlah engkau jadikan
tanganmu terbelenggu di lehermu, dan janganlah pula
engkau menghulurkannya dengan sehabis-habisnya,
kerana akibatnya akan tinggallah engkau dengan
keadaan yang tercela serta kering keputusan).

(Surah al-Isra’ 17:29)

Maksudnya: (tetapi adalah mereka mengambil tempat
di tengah-tengah dengan sama timbang antara dua
itu).

(Surah al-Furgan 25:67)

TINJAUAN LITERATUR

Dalam tinjauan Ahmad Syafii Maarif tentang tafsir Muhammad Asad
berhubung dengan mafhum ungkapan ummatan wasata (komuniti jalan
tengah), beliau memperlihatkan bahawa ianya adalah persoalan kunci
yang diartikulasikan Asad dalam tafsirnya, selaras dengan garis
pengantarnya dalam upaya menjawab:

“bagaimana seharusnya saya berperilaku agar
meraih kehidupan yang baik di dunia dan kebahagiaan
dalam kehidupan yang akan datang?” *

4 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, (Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980), 1.
81



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Pemahamannya dirumuskan dalam terjemahan Asad terhadap ungkapan
ummatan wasata sebagai “a community of the middle way”, yang
membayangkan umat yang ideal yang tidak terbawa ke jurang ekstrim
ke kiri atau ke kanan, tetapi tegak di landas pertengahan berbekalkan
kepercayaan tauhid, yang dipertahankan dengan maruah dan
ketinggiannya sebagai umat yang beriman®.

Dalam artikelnya tentang prinsip  wasatiyyah  yang
dikembangkan oleh Muhammad Asad, Nadzrah Ahmad et al®.
menunjukkan bahawa tafsirannya tentang konsep wasatiyyah ini
dirangkul dalam hampir keseluruhan karya-karya kreatifnya yang
menggambarkan secara utuh konsep kehidupan yang harmonis dari segi
spiritual, moral dan nilai keseimbangannya yang berhubungan dengan
kesedaran metafizik dan duniawi.

Dalam karyanya yang seminal al-Khasa’is al-‘Ammabh li al-Islam
dan al-Madkhal ila’l Ma‘rifat al-Islam (Islam an Introduction) Yusuf al-
Qaradawi’ memberikan gambaran yang tuntas tentang karakteristik dan
sifat-sifat utama dari tabiat agama Islam dan syariah dan prinsip
kesyumulannya. la menekankan aspek ruh dan intisari asasnya yang
bersifat seimbang dengan ciri-cirinya yang ideal, seperti rabbaniyyah
(ketuhanan), insaniyyah (kemanusiaan), thabat dan muriinah (tetap dan
fleksibel), wagqi ‘iyyah (praktikal dan realistik), tawazun (berimbang),
syumiil  (menyeluruh),  ‘alamiyyah  (sejagat) dan  wasitiyyah
(pertengahan) yang merefleksikan karakteristik dan pembawaan syariah
Islam yang khas sederhana, responsif dan dinamis.

Prinsip moderasi beragama ini juga menjadi antara konsep penting
yang ditinjau dalam diskursus Islam di Indonesia yang dipelopori oleh
Azyumardi Azra, Muhammad Quraish Shihab dan Nurcholish Madjid.

5 Ahmad Syafii Maarif, “Muhammad Asad, Risalah al-Qur’an dan Dunia Melayu,”
diakses pada 1 Jan 2020, https://irfront.org/print/9931

6 Nadzrah Ahmad, Ahmad Nabil Amir, “Wasatiyyah” in the Perspective of Muhammad
Asad, (Munich: GRIN Publishing, 2017), 1.

" Al-Qaradawi, Yusuf, Islam: An Introduction. Tr. Syed Bashir Ahmad Kashmiri,
(Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2010), 1.

82



https://irfront.org/print/9931

Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Menurut  Nurcholish, sikap pertengahan dalam beragama ini
memungkinkan:

“umat Islam menjadi agen perdamaian dan
keharmonisan dalam masyarakat.”®

la menjadi intisari dari ajaran Islam yang mendorong umat bersikap
harmonis dan menjauhi kekerasan, dan tiang yang mendukung misi
Islam yang bersifat rasmat lil ‘Glamin,® yang berguna dalam menjaga
hubungan antara agama,*® mengelakkan konflik, yang mengimbangi
antara tuntutan kerohanian dan keduniaan, kepentingan individu dan
kolektif dan antara tradisi dan kemodenan.!! Dalam penjelasannya
tentang falsafah kesederhanaan dan pandangan hidup Islam dalam
bukunya Falsafah Hidup dan Lembaga Budi, Hamka (1908-1981)
merumuskan faham etika dan moralnya yang digarap dari kupasan ahli
kalam dan falsafah Muslim, Ibn Hazm dan al-Ghazali tentang makna
wasayiyyah. Menurut Ibn Hazm:

“dia harus tahu bahawa sikap yang adil dalam
mempertimbang  sesuatu dan  ukuran  dari
keperibadiannya ialah sederhana dan seimbang. Jalan
tengah antara dua pendirian: kelengahan dan
keterlanjuran”. 2

Manakala al-Ghazali, dalam penulisan kalam dan teori spekulatifnya
berhujah bahawa “keseimbangan udara dalam badan adalah pangkal
kesihatannya. Manakala keharmoniannya terganggu, timbullah
kepincangan dan kesakitan. Ini dapat dibandingkan dengan kesihatan

8 Syafii, Lazuardi Ramadhan Yusuf, “Moderasi Beragama dalam Mewujudkan Islam
Rahmatan Lil Alamin”, Al-Afkar Journal for Islamic Studies 7, no. 4 (2024): 1015-
1026.

® Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Yayasan Wakaf
Paramadina, 2000), 147.

10 Azyumardi, Azra, Islam Nusantara: Islam Indonesia dalam Politik Global, (Jakarta:
Mizan, 2018), 102.

11 Kamali, Mohammad Hashim, Principles of Islamic Jurisprudence, (Cambridge:
Islamic Texts Society, 2003), 64.

12 Hamka, Lembaga Budi (Shah Alam: Pustaka Dini, 2016), 36.

83



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

spiritual.  Keseimbangan dalam sikap spiritual adalah tanda
keafiatannya.” 13

Sementara Mohd. Kamal Hassan dalam mengartikulasikan prinsip
wasatiyyah yang disampaikan dalam ucaptamanya sempena konferens
‘Islam and Islamic Studies in Changing World: Challenges and
Opportunities’ merumuskan bahawa “ajaran-ajaran al-Qur’an tentang
Khayr Ummah (umat yang terbaik) ternyata menjadi bahagian yang tak
terpisahkan dari konsep al-wasatiyyah yang merujuk kepada keadaan,
sifat serta ciri keadilan dan kebaikan yang telah Allah SWT tetapkan
secara khusus kepada Ummat Nabi Muhammad SAW sebagai Ummatan
Wasata iaitu sesuatu kekuatan kolektif yang penting yang melangkaui
sempadan ras dan bangsa yang telah diamanahkan oleh Allah SWT untuk
menjayakan misi transformatif Nabi SAW.”*

Menggambarkan tema yang mengakar dan berimplikasi luas dari
wasatiyyah, yang didasari dari pandangannya yang analitik terhadap teks
al-Qur’an dan hadis, Rizkhan menghuraikan kaedah asasnya dengan
mengungkapkan:

“sederhana atau seimbang, adalah karakteristik dan
sifat fundamental Islam, sebagaimana disebut dalam
al-Qur’an:
Maksudnya: Kami telah menjadikan kamu umat yang
seimbang.

(Surah al-Bagarah 2:143)

Nas-nas Islam menyeru umat Islam untuk mempraktikkan
kesederhanaan dan menolak semua bentuk keekstriman: ghuluww
(pelampau) dan tashdid (taasub).*®

13 Hamka, Lembaga Budi, 36.

14 Mohd. Kamal Hassan, “Understanding and Explaining the Concept of al-Wasatiyyah
in the Current World Situations”, keynote address, Second International Conference on
Islam and Islamic Studies in Changing World: Challenges and Opportunities, Prince
of Songkla University Pattani, Thailand, 14-16 January, 2011.

15> Rizkhan, Alwaleed: Businessman, Billionaire, Prince, (New York: Harper Collins
Publisher, 2005), 1.

84



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Justeru artikel ini bermaksud menghuraikan prinsip wasariyyah yang
dirumuskan oleh Muhammad Asad dalam karya tafsirnya secara lebih
mendalam, yang membentuk doktrin kunci dalam pemahaman hukum
dan implikasinya yang dinamis dalam konteks pemikiran dan ajaran-
ajaran moden Islam.

METODOLOGI KAJIAN

Kajian ini menggunakan kaedah analitik dan deskriptif, dalam meneliti
kandungan kitab The Message of the Qur’an dan Sahih al-Bukhari The
Early Years of Islam serta melakukan pencerakinan terhadap tema-tema
asas berkaitan konsep ummatan wasata berdasarkan sembilan ayat al-
Quran. Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif (naratif) analogi,
fenomenologi, sejarah dan tematik, berasaskan teori hermeneutik serta
kefungsian-sosiologi dan teologi yang diilhamkan Nurcholish Madjid.
Data dan bahan kajian dikumpulkan daripada sumber-sumber literatur
yang berkaitan, terdiri daripada bahan-bahan bertulis primer dan
sekunder yang dianalisis dengan meneliti dan meneroka penjelasan-
penjelasan ilmiah oleh Asad berkaitan mafhum wasatiyyah dalam Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pemahaman yang utama tentang prinsip dan faham wasariyyah dari
pandangan agama telah disimpulkan secara intrinsik dalam teks al-
Qur’an dan hadis yang menetapkan preseden yang tiada taranya terhadap
idea yang penting ini. la mempunyai hubungan yang mendalam dalam
pandangan hidup Muhammad Asad, tema yang dipertahankan dengan
tuntas dalam penafsirannya.

Bahagian ini menyorot secara ringkas rangka asas dari falsafahnya
yang kritis yang dirumuskan Asad dalam tafsirnya, The Message of the
Qur’an. la mengilhamkan pemahaman mengenai tema dan konsep
asasnya dari perspektif agama yang banyak dijelaskan secara terperinci
dalam nota kakinya, sebagaimana yang diungkapkan olehnya:

“Islam should be presented without any fanaticism.
Without any stress on our having the only possible way

85



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

and the others are lost. Moderation in all forms is a
basic demand in Islam.”*®

Maksudnya: Islam harus ditegakkan tanpa sebarang
kefanatikan. Tanpa menekankan jalan kita saja yang
benar dan yang lainnya tersesat. Kesederhanaan
dalam semua bentuk adalah tuntutan asas dalam
Islam.

Dalam tafsirnya, Asad banyak menukil ayat-ayat al-Qur’an yang
membawa prinsip dan idea pokok tentang wasasiyyah yang
memperlihatkan wawasan, makna dan konotasinya yang mendalam,
seperti dijelaskan dalam komentarnya pada Surah al-Baqarah 2:143, Ali
‘Imran 3:110, al-Nisa’ 4:28, al-Isra’ 17:19, 110, al-Qasas 28:77, al-
Rahman 55:9, al-4n ‘am 6:145, al-Furqan 6:145 dan lain-lainnya.

Dalam sumber-sumber hadis juga terdapat keterangan ringkas
tentang sifat pertengahan Islam, yang bermaksud sedang, sederhana, di
tengah-tengah, tidak melampau atau berlebih-lebihan seperti riwayat
yang dikeluarkan oleh Muslim:

“Maksudnya: Pasti kalah orang-orang yang
memberat-beratkan dalam urusan agama. Mereka
hanya memudaratkan dirinya orang yang mempersulit
dan memaksa kekerasan dalam ibadah. Binasalah

orang yang melampaui batas”,!’

“Maksudnya: Jalanilah Islam dengan cara yang
sederhana, dekatkan, dan gembirakan,*®

16 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 19.
17 Abi al-Husayn Muslim bin al-Hajjaj bin Muslim al-Qushayri al-Nisaburi, Sakik
Muslim, (Kaherah: Matba’ah Isa al-Babi al-Halbi wa Syarkahu, 1955), Hadis no. 2670,
4: 2055.
18 Abi al-Husayn Muslim bin al-Hajjaj bin Muslim al-Qushayri al-Nisaburi, Sakih
Muslim, Hadis no. 39, 113.

86



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

“Maksudnya: Sebaik-baik amal adalah yang

pertengahan”*°,

“Maksudnya: Jangan terlalu keras, nanti engkau akan
patah, namun jangan terlalu lembut, agar engkau
tidak ditindas” 2°

Dan berbagai riwayat dan athar lain yang ditemui dalam tradisi hadis,
sunnah, athar sahabat, ulama dan fugaha salaf dari kalangan sunni dan
shiah.

Prinsip wasatiyyah ini juga dibangunkan Muhammad Asad dalam
buku auto-biografi spiritualnya yang terkenal, The Road to Mecca yang
menganalisis secara mendalam konstruk dan fikrah asasnya sebagai
konsep yang bertanggungjawab mencorakkan pola kehidupan Islam
terawal:

“manusia-manusia pada masa Nabi Besar
Muhammad (saw). Mereka itu hidup dalam
lingkungan yang jauh lebih bersahaja daripada kita
dan oleh kerana itu pula masalah-masalah dan

kesukaran mereka jauh lebih mudah pemecahannya.”
21

Dan dari suasana kehidupan padang pasir yang sederhana inilah
timbulnya pengalaman dan kesedaran tauhid:

“and yet it was from this desolate, lifeless land, from
amidst these sandy valleys and naked hills, that the

19 Al-Bayhaqi, Abi Bakr Ahmad ibn al-Husayn ibn Ali, Sunan al-Kubra (Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Tlmiyah, 1994), Jil. 3, Hadis no. 273, 91; al-Albani, Muhammad Nasir al-
Din (w. 1420 H), Silsilah al-Ajadith al-Da ‘Tfah wa al-Mawdii ‘ah wa Atharuha al-
Sayyi’ fi al-Ummah (Riyad: Maktabah al-Ma“arif), Jil. 14, Hadis no. 1663, 41.

20 Sharif al-Radi, The Path of Eloquence, Imam Ali’s Sermons, Letters and Sayings,
(World Organization for Islamic Services, 1987), 190.

21 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem (Bandung: Penerbit Mizan,
1985), 360.

87



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

most life-affirming faith of man’s history sprang
forth”?> (Maksudnya: namun dari daerah yang
terpencil, gersang, dari tengah-tengah lembah pasir
yang berdebu dan bukit-bukau yang telanjang inilah,
timbulnya kepercayaan yang paling menegaskan-
kehidupan dalam sejarah manusia).

Beliau membawakan pandangan hidup Islam yang ideal yang berasaskan
nilai keseimbangan yang bermakna dalam konteks kehidupan yang
berkembang dengan tuntutan material dan fizikal dan perimbangannya
oleh kesedaran moral dan spiritual dalam garis kemajuan peradabannya:

“Lebih dari waktu-waktu terdahulu, saya yakin, kita
ini memerlukan dasar teologis untuk suatu kontrak
sosial yang baru; memerlukan suatu kepercayaan
yang menyedarkan kita akan kepalsuan kemajuan
materi untuk kepentingan materi itu sendiri — dan
kendatipun demikian, akan memberikan kepada
kehidupan duniawi ini bahagiannya; kesemuanya
akan menunjukkan kepada kita cara mengatur
keseimbangan antara keperluan fisik dan spiritual;
menyelamatkan kita dari bencana masa sekarang ini,
haruslah menjadi tujuan kita.”?

Kesan ini turut diperkuatkan dalam tafsirnya, sebagaimana dilakarkan
dalam komentarnya pada:

Maksudnya: Dan, perhatikanlah, kalangan yang
berpaling dari risalah Kami tidak lain hanya didesak
oleh kelemahan dan kerapuhan sifat manusia.

(Surah al-Shiira 42:48)

22 Asad, Muhammad. The Road to Mecca, 4" rev. ed. (Louisville, KY: Fons Vitae,
1980), 301.
2 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkabh, tr. Fuad Hashem, 360.

88



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Asad menjelaskan dalam nota kakinya:

“Manusia, kebiasaannya, hanyut dalam pencarian
kebendaan dan kesenangan, pencapaian yang dia
identifikasi dengan “kebahagiaan”; justeru, dia
menaruh hanya sedikit perhatian terhadap tujuan dan
nilai spiritual, dan terlebih lagi manakala dia diseru
untuk meninggalkan pencariannya yang rakus dengan

mengutamakan padanya masih hipotetikal kehidupan
di akhirat."**

Dalam contoh yang lain, ketika mengunjurkan Kaabah sebagai titik
tumpuan dalam sembahyang, Asad menunjukkan kesederhanaan reka
bentuknya yang mencerminkan kesan yang ekspresif dari sifat
kesederhanaan Islam, sebagai ditunjukkan dalam buku autobiografinya:

“Bangunan persegi yang kecil ini merupakan puncak
kerinduan dan mencapainya berarti  suatu
penyelesaian. Itulah dia, hampir menyerupai kubus
yang sempurna (seperti erti yang tercakup dalam
bahasa Arabnya) seluruhnya tertutup kain hitam,
sebuah pulau tenang di tengah-tengah persegi empat
yang amat luas itu merupakan masjid; jauh lebih
tenang dibandingkan dengan segala karya arkitek
mana pun di dunia ini. Hampir tampak pada kita
bahawa pembangun pertama Ka‘bah itu — kerana
sejak zaman lbrahim (as), struktur asalnya telah
dibangun beberapa kali dalam bentuk yang sama —
bermaksud menciptakan yang mampu mengibaratkan
kerendahan diri manusia di depan Tuhan. Pembangun
itu tahu bahawa tidak ada gaya arkitek dan tidak ada
kesempurnaan garis, betapapun hebatnya, yang dapat
menerapkan dengan adil idea Tuhan; dan itulah
sebabnya maka ia membatasi dirinya pada bentuk tiga

24 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 1065.
89



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

dimensi paling sederhana yang dapat dibayangkan —
sebuah kubus batu.”?®

Pendirian Ka‘bah yang direncanakan oleh Nabi Ibrahim (as) dan Nabi
Ismail (as) ini mengilhamkan kesederhanaan dari rasa kerendahan dan
penyerahan yang diabdikan di hadapan kekuasaan ilahi:

“Saya telah menyaksikan di berbagai negeri-negeri
kaum Muslimin, tempat tangan seniman besar
menciptakan karya seni yang terilhami...semua ini
telah saya saksikan — akan tetapi tak pernah kesannya
kuat seperti kali ini, di depan Ka ‘bah, terkesan
bahawa tangan seorang pembangun demikian
dekatnya dengan konsepsi agamanya. Justeru dalam
kesederhanaan kubus itu, yang menyangkal segala
keindahan garis dan bentuk, berkatalah fikiran ini:
Betapapun indahnya segala apa yang mampu dibuat
oleh tangan-tangan manusia, adalah congkak jika
dibandingkan dengan kebesaran Tuhan; oleh kerana
itu semakin sederhana yang dapat disombongkan
manusia, merupakan hal terbaik yang dapat dibuatnya
untuk menyatakan kebesaran Tuhan.”?

Pemahaman yang dinamik tentang konsep dan nilai kesederhanaan ini
jelas terpancar dari tafsirannya pada ayat 3:96 dari Surah Ali- ‘Imran
yang mengilhamkan pemandangan yang mengesankan tentang asal-usul
Mekah ini dan pengaruh spiritualnya yang penuh ilham:

“Behold, the first Temple ever set up for mankind was
indeed the one at Bakkah: rich in blessing, and a
[source of] guidance unto all the worlds”
(Maksudnya: Perhatikanlah, Kuil pertama yang
didirikan bagi umat manusia sesungguhnya yang

2> Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 431.
26 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 432.

90



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

terletak di Bakkah: sarat dengan keberkatan, dan
suatu [sumber dari] petunjuk kepada sekalian alam).

Dalam penjelasannya pada ayat ini Asad mengomentar:

“Semua autoriti bersepakat bahawa nama ini adalah
sinonim dengan Mekah (yang, ditransliterasi dengan
tepat, dieja sebagai Makkah). Banyak etimologi yang
telah dicadangkan bagi penyebutan yang sangat kuno
ini; tetapi penjelasan yang paling munasabah
diberikan oleh Zamakhshari?’ (dan didukung oleh
Razi): dalam sebahagian dialek Arab yang tua
konsonan dari bunyi bibir b dan m, secara fonetik
dekat kepada satu sama lain, yang kadang kala dapat
saling bertukar. Penyebutan, dalam konteks ini,
tentang Kuil di Mekah yakni, Ka‘bah, lahir dari
kenyataan bahawa ia adalah arah kiblat (giblah) yang
ditetapkan dalam al-Qur’an. Memandangkan bentuk
asli dari Ka ‘bah dibina oleh Ibrahim dan Isma ‘il (lihat
2:125 ff.) dan adalah, kerananya, jauh lebih tua dari
Kuil Sulaiman di Baitulmaqdis penegakkannya
sebagai qgiblah pengikut-pengikut al-Qur’an tidak
hanya tidak membayangkan sebarang pemutusan
dengan tradisi Ibrahim (atas mana, akhirnya, seluruh
Bible bersandar) bahkan, sebaliknya, menegakkan-
semula hubungan langsung dengan bapa itu: dan
disini terletak jawapan kepada bantahan kedua dari
orang-orang Yahudi yang disebut dalam nota 73 di
atas.”?®

Perbincangan tentang faham wasariyyah dan paradigma al-Qur’an
tentang prinsip dan manifestasinya dalam ayat turut disorot dalam
beberapa contoh interpretasinya pada:

27 Al-Zamakhshari, Abu al-Qasim Mahmud b. ‘Umar, al-Kashshaf ‘an Haqa 'iq al-
Tanzil, ed. W. Nassau Lees (Calcutta: W. Nassau Lees, 1856), 212.
28 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 108.

91



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

85555 AT e 4ligh 1,88 oo B i s
s (I

Maksudnya: (Dan demikianlah (sebagaimana kami
telah memimpin kamu ke jalan yang lurus), Kami
jadikan kamu (wahai umat Muhammad [saw]) satu
umat pertengahan (umat pilihan lagi adil), supaya
kamu layak menjadi orang yang memberi keterangan
kepada umat manusia (tentang yang benar dan yang
salah) dan Rasulullah (Muhammad [saw]) pula akan
menjadi orang yang menerangkan Kkebenaran

perbuatan kamu.
(Surah al-Bagarah 2:143)

Lt e %% .°°/° <o c‘: 1 o _ o W& o4 o o4
oF 053 Siaaly O3 WLl a2 Al g BB

B, At gh &0
A O3y G2

Maksudnya: (Kamu (wahai umat Muhammad [saw])
adalah sebaik-baik umat yang dilahirkan bagi
(faedah) umat manusia (kerana) kamu menyuruh
berbuat segala perkara yang baik dan melarang
daripada segala perkara yang salah (buruk dan keji),
serta kamu pula beriman kepada Allah (dengan
sebenar-benar iman).

(Surah Ali-‘Imran 3:110)

Dan lainnya dari teks al-Qur’an. Pemahaman ini secara eksplisit
dijelaskan dalam nota kakinya, yang menghuraikan konsep dan
falsafahnya yang luas, di mana:

“dalam  helaian-helaiannya,  beliau  menemui
kesedaran-bertuhan yang intens yang tidak membuat
pemisahan antara jasad dan ruh, atau agama dan
akal, sebaliknya terdiri daripada interaksi yang

92



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

harmonis terhadap keperluan spiritual dan tuntutan
sosial. "%

Dalam perbincangannya pada Surah al-Bagarah ayat 143, Asad
menampilkan kefahaman yang signifikan tentang makna dan intisari ayat

tentang

“middlemost community” yang menggariskan ciri

karakteristik utama ummah:

“Dan demikianlah Kami menghendaki mu untuk
menjadi umat jalan tengah”, Asad mengulas, “makna
literal, “‘umat pertengahan” — yakni, umat yang
menjaga keseimbangan yang setara antara sisi ekstrim
dan bersikap realistik dalam penghargaannya
ternadap sifat dan  kemungkinan-kemungkinan
manusia, menolak keduanya, kecerobohan dan
pertapaan yang berlebih-lebihan. Selaras dengan
seruannya yang sering-diulang kepada kesederhanaan
dalam  setiap aspek  kehidupan, al-Qur’an
menyarankan orang-orang mukmin untuk tidak
meletakkan penekanan yang terlalu besar terhadap
aspek fizikal dan material daripada kehidupan mereka,
sebaliknya, mendalilkan, pada masa yang sama,
bahawa dorongan dan keinginan manusia berkait
dengan “kehidupan jasmani” ini adalah kehendak-
Tuhan dan, justeru, sah. Dalam analisis yang lebih
lanjut, ekspresi “komuniti jalan tengah” dapat
dikatakan untuk merumuskan, seakannya, sikap Islam
terhadap masalah kewujudan manusia itu sendiri:
penafian terhadap pandangan bahawa terdapat konflik
yang berakar antara ruh dan jasad, dan penegasan
yang jelas tentang kesatuan yang alamiah,
dikehendaki-Tuhan dalam dua lapisan aspek daripada
kehidupan manusia ini. Sikap yang seimbang ini, unik
kepada Islam, mengalir secara langsung daripada
konsep tentang keesaan Tuhan dan, dengan itu,

dan

29 Hasan Zillur, Rahim. “Muhammad Asad Visionary Islamic Scholar”, Washington
Report on Middle East Affairs, (Sept 1995), 45-46.

93



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

daripada kesatuan tujuan yang melandasi semua
ciptaan-Nya: dan justeru, penyebutan tentang “umat
jalan tengah” di tempat ini adalah pengenalan yang
pantas kepada tema tentang Ka‘bah, simbol dari
kesatuan Tuhan. 30

Dalam karyanya, Asad menggarap dalil dan pemahaman yang ideal
tentang ummah wasara atau “masyarakat ekumenis yang unggul (an
ecumenical community par excellence)” 3! yakni umat yang seimbang,
beragama dan harmonis, dalam penghayatannya terhadap etika dan nilai
penghidupan yang adil dan pertengahan, yang tegak di atas landasan
akidah, keimanan dan kemanusiaan.

Pandangan rasional Asad tentang ayat ini digarap dari konsep dan
hujah keagamaan yang intrinsik yang menetapkan prinsip pertengahan
berdasarkan faham keadilan, yang memanifestasikan nilai dan
wawasannya yang mendalam tentang ideal dan dimensi wasariyyah.
Kesan ini sebagai diungkapkan oleh Abdullah Saeed dalam rumusannya
tentang interpretasinya terhadap ayat al-Quran:

“Bagi Asad, kesederhanaan berlaku dalam
hubungannya dengan kehidupan seharian. Dalam
pemahaman ini, ia bukan sangat berorientasi pada
tujuan, sebaliknya pembatasan-diri yang sederhana
terkait dengan penggunaan, materialisme dan
pergaulan. Meskipun demikian, dalam hubungannya
dengan Q. 3:110, Asad mengusulkan bahawa ummah
perlu bersiap siaga untuk berjuang. Beliau
menegaskan: “kemenjadian kita sebagai Ummah yang
layak dan berguna di sisi Tuhan bergantung pada
kesediaan kita untuk berjuang, sentiasa dan dalam
semua keadaan, untuk menegakkan keadilan dan
menghapuskan kezaliman: dan hal ini seharusnya

30 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 59.
31 Al-Farugi, I.R, Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon, Virginia:
11T, 1992), 13.

94



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

dapat mencegah kemungkinan masyarakat Islam yang
sebenar berlaku tidak adil kepada kaum bukan
Islam.”32

Dalam tafsirannya pada Surah al-A’raf ayat 32:

Maksudnya: Katakanlah: “Siapakah yang dapat
melarang keindahan yang Tuhan telah keluarkan bagi
makhlukNya, dan benda-benda yang baik dari antara
jalan rezeki?).

(Surah al-A’raf ayat 7:32)

Asad menjelaskan makna yang dipreskripsikan tentang sifat pertengahan
dalam pencarian material dan pemenuhan kehidupan fizikal serta
keperluan untuk mengimbangi tuntutan lahiriah dan penghayatan
spiritualnya, dengan berhujah:

“Dengan mengisytiharkan bahawa semua kebaikan
dan benda yang indah daripada kehidupan —i.e., yang
tidak secara tegas dilarang — adalah halal kepada
orang-orang beriman, al-Qur’an mengecam, secara
tersirat, semua bentuk pertapaan yang menafikan-
kehidupan, penolakan-dunia dan penyeksaan-diri.” 3

Dalam tafsirnya yang ekstensif pada Surah al-Tawbah ayat 122:

Maksudnya: (Dengan semua ini, tidaklah pantas bagi
semua orang-orang beriman berangkat ke medan
[ketika perang].

(Surah al-Tawbah 9:122)

32 Abdullah Saeed, “The Nature and Purpose of The Community (Ummah) In The
Qur’an.” In Lucinda Mosher & David Marshall, eds., The Community of Believers
Christian and Muslim Perspectives (Washington, DC.: Georgetown University Press,
2013), 21.

33 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 312.

95



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Dari antara setiap kumpulan di tengah mereka, sebahagian harus
menahan dari mara untuk berperang dan harus mengabdikan diri mereka
[sebaliknya] untuk mencari pengetahuan yang lebih mendalam tentang
agama. dan [justeru akan sanggup untuk] mengajar saudara mereka yang
pulang, supaya kelompok ini [juga] dapat melindungi diri mereka dari
kejahatan), Asad menunjukkan perimbangan syarak yang tidak
memisahkan persoalan duniawi dan ukhrawi yang meraikan urusan dan
masalah keduanya yang dipandang mewakili suatu kesatuan,
menurutnya:

“Makna literal, “mengingatkan kaum mereka setelah
mereka kembali kepada mereka, supaya mereka
berwaspada”. Walaupun perintah di atas menyebut
secara spesifik ilmu agama, ia mempunyai hubungan
yang positif kepada setiap jenis ilmu — dan ini
mengingat kenyataan bahawa al-Qur’an tidak
meletakkan sebarang garis-pemisah antara urusan
hidup spiritual dan duniawi tetapi, sebaliknya,
menganggapnya sebagai aspek yang berbeza dari satu
realiti yang sama.” %*

Dalam komentarnya pada Surah al-An‘am ayat 142:

Maksudnya: (Dan dari binatang ternak yang
dipelihara untuk pekerjaan dan untuk daging mereka,
makanlah apa jua yang Tuhan telah peruntukkan
bagimu sebagai rezeki, dan jangan mengikut jejak
langkah Syaitan: perhatikanlah, dia adalah musuhmu
yang nyata!).

(Surah al-An‘am 6: 142)

Asad menjelaskan prinsip wahyu dan nilai keseimbangan dalam
pandangan hidupnya yang memberikan pertimbangan yang selari pada
hal-hal fizikal dan spiritual, yang turut memperhitungkan keaslian aspek

34 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 424.
96



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

dalamannya yang menimbulkan dorongan naluri dan pembawaan
lahiriahnya:
“i.e., dengan secara khurafat mengisytiharkan sebagai
diharamkan apa yang Tuhan halalkan kepada
manusia. Semua rujukan kepada pantang larang
jahiliyah yang disampaikan dalam ayat 138-140 dan
juga dalam 142-144 adalah bermaksud untuk
menekankan keabsahan sebarang makanan (dan,
secara tersirat, dari sebarang kenikmatan fizikal) yang
Tuhan tidak secara tegas haramkan melalui wahyu.” %

Dalam tafsirannya pada Surah al-Qasas ayat 77:

Maksudnya: ‘“Carilah sebaliknya, dengan wasilah
dari apa yang Tuhan telah kurniakan padamu,
[kebaikan dari] kehidupan akan datang, tanpa
melupakan, di samping itu, habuanmu [yang wajar] di
dunia ini,”

(Surah al-Qasas 28:77)

Asad menghuraikan maksud dan konotasi ayat yang prinsipal yang
digariskan tentang ideal:

“komuniti jalan tengah” yakni yang merangkul aspek

fizikal dan spiritualnya secara saksama, ‘“Makna
literal, “dan jangan lupakan..., etc.: seruan kepada
kedermawanan dan, pada masa yang sama, kepada
kesederhanaan (cf. 2:143 -  “Kami telah
menghendakimu menjadi umat jalan tengah”).%

Penjelasan Asad yang spesifik tentang prinsip wasatiyyah ini mencakup
asas-asas moral yang fundamental yang dimaknainya secara mendalam
dalam mempreskripsikan jalan pertengahan yang dirumuskan oleh al-
Qur’an, yang dianggapnya sebagai “rencana paling lengkap bagi

35 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 296.
36 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 873.

97



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

penghidupan manusia” sebagai ditinjau oleh Talal Asad mengenai
upayanya ke arah persefahaman dan dialog:
“bapa saya bukanlah seorang politikus tetapi agamis
bagi siapa al-Qur’an dan sunnah membentuk apa yang
dipanggilnya  “rencana  paling lengkap  bagi
penghidupan manusia”.®’

DAPATAN KAJIAN

Perbandingan Tafsir

Menarik untuk ditinjau pengaruh fikrah wasariyyah yang dibawakan
Asad dalam tafsirnya ini yang terkesan oleh pemikiran-pemikiran moden
yang dikembangkan oleh Muhammad Abduh dan Muhammad Rashid
Rida dalam Tafsir al-Manar. Ini dapat ditelusuri dari kitab Tafsir al-
Qur’an al-Karim karangan Ustadh H.A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin
Abbas dan Abdur Rahim Haitami yang banyak mengutip sumber-
sumbernya yang didasarkan dari Tafsir al-Manar yang dipanjangkan dari
kaedah pendalilan dan keterangan-keterangan fatwanya yang topikal.
Dalam tafsirannya pada ayat 2:143 Surah al-Bagarah, H.A. Halim Hasan
et al. menukilkan hujah dan pentakwilan Abduh:

“Maksudnya: Dan seperti demikianlah Kami jadikan
kamu ummat yang pertengahan, supaya kamu menjadi
saksi atas sekalian manusia dan Rasul (saw) pun

menjadi saksi pula atas kamu”
(Surah al-Bagarah 2:143)

H.A. Halim Hasan et al. menyebutkan:

“ummat wa-sathan telah diertikan orang juga dengan
ummat pilihan (khiyaran) kerana wasathan itu
diertikan dengan makna khiyaran (orang-orang
pilihan). Adapun ummat pertengahan iaitu bererti satu
ummat yang berdiri di tengah-tengah dua ummat,

37 Talal, Asad. “Dr. Mohammad Asad — A Life for Dialogue”, International
Symposium, King Faisal Centre for Research and Islamic Studies, April 11, 2011.

98



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

maka dapat ia melihat kepada dua belah pihaknya,
berdiri di tengah-tengah yang terlampau keras dan
terlampau lembik dalam i ‘tigad, akhlaq dan ‘amal.”®

Selanjutnya H.A. Halim Hasan et al. mengutip tafsiran dan hujah
tambahan daripada keterangan-keterangan yang diambil dari pengarang
Tafsir al-Manar:

“Menurut kata Tafsir al-Manar, manusia sebelum
lahir Islam terbahagi dua: sebahagiannya orang yang
telah  dipengaruhi taqglid, hanya memikirkan
kesenangan tubuhnya semata-mata seperti orang
Yahudi dan musyrikin. Dan sebahagian lagi orang
yang mementingkan ruhnya semata-mata dengan
meninggalkan dunia dan kelazatannya seperti orang
Nasrani, Shabi’in, dan sebahagian dari kafir
penyembah berhala di India. Adapun ummat Islam
yang telah meninjau kedua belah golongan tersebut,
telah dikumpulkan Tuhan dalam agama mereka kedua
haq tersebut yaitu: hag tubuh dan haqg ruh. Boleh
disebutkan Allah Ta‘ala SWT telah menganugerahkan
kepada mereka dalam agamanya hag-haq
kemanusiaan, kerana manusia itu jisim, ruh, haiwan
dan malaikat. Maka seolah-olahnya Allah Ta ‘ala telah
berkata  “Kami telah jadikan kamu ummat
pertengahan yang menghimpunkan antara dua haq
untuk mencapai dua kesempurnaan’®.

Dalam penjelasannya yang lanjut pada ayat 2:143 (Surah al-Bagarah) ini,
H.A. Halim Hasan et al. menukil pendapat Abduh tentang hubungannya
dengan kesaksian ummat ini terhadap ummat sebelumnya, sebagai

38 H,A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin Abbas, Abdurrahim Haitami, Tafsir al-Qur anul
Karim, cet. v (Medan: Yayasan Persatuan Amal Bakti Sumatera Utara, 1967), 40.

3 Rida, Muhammad Rashid, Tafsir al-Qur’an al-Hakim al-Masyhur bi-Tafsir al-
Manar, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyah, 1999), 11, 12: 3-4.

99



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

ummat yang terakhir yang dipertanggungjawabkan memikul risalah

keagamaan, yang terpercaya dan adil di tengah ummat:
“supaya kamu menjadi saksi” yang ada dalam ayat
143 ini, ertinya: supaya kamu menunjukkan kepada
segenap bangsa manusia akan kebaikan dan
kemurnian agama kamu dan melakukan dan
membuktikan keadilan dan pertengahan di dalam
segenap pekerjaan agama kamu. Maka jalan yang
sudah ditunjukkan Allah kepada kamu itu ialah jalan
yang menuju kepada kesempurnaan manusia yang
tidak ada lebih tinggi dari itu. Kerana orang yang telah
bersifat sedemikian itulah orang yang telah melakukan
haqg Tuhannya, haq dirinya sendiri, haq tubuhnya, haq
kaum kerabatnya dan haq sekalian manusia.”*°

Selanjutnya H.A. Halim Hasan et al. mengutip keterangan Abduh
tentang umgkapan ayat seterusnya berhubung penyaksian Rasul SAW
terhadap ummat dan kepentingan nilai kesaksian yang ditegakkannya
yang menjamin keadilan dan kesedaran (agidah wasat) yang terwujud
dalam kehidupan umat:

“dan (supaya) Rasul (saw) menjadi saksi pada atas
kamu ”, sesungguhnya Rasul (Nabi Muhammad s.a.w.),
itulah yang menjadi perbandingan yang paling tinggi
bagi orang yang berkehendak mencapai martabat
“wasathan” itu. Ummat Islam boleh dapat mencapai
gelar “ummat pertengahan yang sebaik-baik ummat”
manakala mereka bersungguh-sungguh dengan ikhlas
mengikuti Nabinya, Muhammad s.a.w. baik tentang
kelakuan, syariat, mahupun lain-lainnya. Sesudah itu
dinyatakan-Nya pula bagaimana tingginya martabat
mereka di antara sekalian ummat, yaitu mereka ummat
pertengahan, tidak berlebih-lebihan di dalam sesuatu
hal dan tidak pula menurut zahir pekerjaan saja.

40H.A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin Abbas, Abdurrahim Haitami, Tafsir al-Qur’anul
Karim, cet. v (Medan: Yayasan Persatuan Amal Bakti Sumatera Utara, 1967), 41-42.

100



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Merekalah yang akan menjadi saksi di antara segenap
manusia dan menjadi keterangan yang adil pada
segenap pekerjaan serta faham pada hagigat dan
rahsia-rahsia agamanya.”**

Pandangan tafsir Abduh ini sedikit sebanyak telah mempengaruhi
pendekatan rasional Asad dalam mazhab tafsirnya yang mengangkat
aspirasi Islamnya yang moden dan progresif, yang diilhamkan daripada
tulisan-tulisannya yang dimuatkan dalam majalah al- ‘Urwat al-Wuthqa,
Majallat al-Manar, dan Risalah al-Tawhid. Kekuatan pengaruh dari
doktrin pembaharuannya yang radikal ini terkesan dari gerakan yang
didirikan oleh aktivis Pan-Islam Sayyid Jamal al-Din al-Afghani di
Mesir dan Paris. Hal ini seperti dinyatakan dalam pengantar tafsirnya:

“Pembaca akan dapati banyak rujukan yang dibuat
dari pandangan Muhammad ‘Abduh (1849-1905) di
nota kaki. Pengaruh beliau dalam dunia moden Islam
tidak mampu untuk dijelaskan sepenuhnya. Cukup
untuk dinyatakan bahawa setiap aliran pemikiran
Islam yang tumbuh di zaman moden adalah berakar
daripada pengaruh yang bercambah dari tradisi
pemikiran dan idealisme beliau, secara langsung atau
tidak. Tafsiran al-Qur’an yang direncana dan
dirintisnya telah terjejas oleh kewafatannya pada
tahun 1905; dan diteruskan (namun sayangnya tidak
dapat disempurnakan sepenuhnya) oleh murid beliau
Rashid Rida berjudul Tafsir al-Manar, dan telah
dimanfaatkan sepenuhnya oleh saya. Lihat juga Rashid
Rida, Tarikh al-Ustadh al-lmam ash-Shaykh
Muhammad ‘Abduh (kaherah 1350-1367 H.), sebuah
biografi ulung tentang Shaykh Abduh yang pernah
diterbitkan, dan juga C.C. Adams, Islam and
Modernism in Egypt (London 1933).” *

4 Rida, Muhammad Rashid, Tafsir al-Qur’an al-Hakim al-Masyhur bi-Tafsir al-
Manar, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyah, 1999), 11, 12: 5-6.
42 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 21.

101



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Prinsip Kesatuan

Idea kesederhanaan Islam ini pada dasarnya berpangkal dari faham
kesatuan yang dihubungkan dengan ajaran-ajaran Islam yang seimbang
dan harmonis, yang mengikat hubungan fizikal dan spiritual dan
keselarasan jiwa dan raga, di mana:

“tidak ada dualisme dalam bentuk apa pun dalam

Islam; tubuh dan jiwa merupakan suatu perpaduan”.*®

Kesan yang dirangkul dari pengalamannya dalam lingkungan tradisi
Islam ini cuba dibandingkan Asad dengan ajaran-ajaran yang terpisah
dalam kepercayaan Yahudi dan Kristian yang berbeza dengan pendirian
Islam, yang menampakkan kesatuan dalam setiap aliran dan premis yang
mencorakkan ajaran-ajarannya:

“pendekatan Islam terhadap persoalan-persoalan jiwa

jauh lebih dalam dibandingkan dengan yang tersurat
dalam Perjanjian Lama dan lebih-lebih pula tidak
tersimpul sedikitpun tentang kecenderungan untuk
suatu bangsa khusus, sebagaimana yang terdapat
dalam agama Kristian; dan pendekatannya tentang
persoalan-persoalan tubuh kasar ditekankan dengan
jelas dan berbeza dengan Perjanjian Baru. Jiwa dan
tubuh kasar terwujud masing-masing menurut haknya
sendiri, bagaikan segi kembar dari kehidupan manusia
ciptaan Tuhan.

Ketinggian ajaran Islam ini dilihat dari kesepaduan struktur ajaran moral
dan program hidup yang praktis yang tak terpisah dari ajaran-ajarannya
yang sederhana yang menggabungkan kesedaran alam materi dan
metafizik:

43 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 158.
4 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 228.

102



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

“vang tampak pada saya di dalam al-Qur’an,
bukanlah  materialisme gila-gilaan, melainkan
sebaliknya, kepadatan akan kesedaran-ketuhanan
yang mewujudkan diri dalam penerimaan seluruh alam
ciptaan Tuhan, hidup terpadu secara harmonis antara
desakan akal dan rasa, antara keperluan spiritual dan
tuntutan sosial. "™

Kesan ini turut diungkapkan Asad dalam bukunya Islam at the
Crossroads tentang keserasian dan kesepaduan yang luar biasa dari
ajaran-ajaran samawi dan ideal keinsanannya yang terjalin kukuh,
terpadu secara bulat dan harmonis:

“Islam nampak pada saya sebagai suatu karya arkitek
yang sempurna. Segala bahagian-bahagiannya
terpadu secara harmonis untuk saling mengisi dan
saling menopang, tidak ada yang berlebih-lebihan dan
tidak ada yang kurang, merupakan satu perimbangan
yang mutlak dan satu komposisi yang padu.” *°

KESIMPULAN

Dari perbincangan ringkas di atas terkait tema dan faham wasatiyyah
yang disorot dari kitab tafsir Muhammad Asad, kajian mendapati prinsip
ini membentuk fikrah asas yang mendasari konsep-konsep kunci yang
diartikulasikan Asad dalam penulisannya terutama dalam kaitannya
dengan prinsip moral dan kesatuan epistemiknya. Ini digariskan secara
konsisten dalam karya-karya tafsir dan hadithnya yang menekankan
prinsip dan amalan Islam yang seimbang, kontemporer dan liberal.
Premis ini mencerminkan faham epistemik tentang prinsip tauhid yang
maknawi yang mendasari pandangan hidup agama dan nilai
keseimbangannya yang merangkum dan integral dalam konteks sosio-
budaya dan sejarahnya. la menempati posisi penting dalam hubungannya

4 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 231.
4 Asad, Muhammad, Islam di Simpang Jalan, tr. M. Hashem, (Bandung: Pustaka,
1983), 5.

103



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

dengan sentraliti religius dan keutuhan struktur moral dan pandangan
hidupnya yang praktis dan harmonis. Implikasi dari pemikiran dan
falsafah kesederhanaan (moderation) yang digarap Asad tentang doktrin
ini mempengaruhi secara meluas ideologi yang digerakkannya tentang
konsep ummat wasata dan nilai yang dipertahankannya yang
menegakkan aspek keseimbangan (wasatiyyah) dan keharmonian dalam
segenap bidang kehidupan dan faham kesatuannya yang fundamental.

PENGHARGAAN

Penulis merakamkan penghargaan kepada International Institute of
Islamic Thought and Civilization (ISTAC-IIUM) kerana memudahcara
akses kepada perujukan bahan di Perpustakaan Syed Muhammad Naquib
al-Attas (SMNA Library).

RUJUKAN

Abdullah Saeed (ed.). 2005. Approaches to the Qur’an in Contemporary
Indonesia. London: The Institute of Ismaili Studies & Oxford
University Press, 2005.

Abdullah Saeed, “The nature and purpose of the community (ummah) in
the Qur’an.” In Lucinda Mosher & David Marshall, eds., The
Community of Believers Christian and Muslim Perspectives.
Washington, DC.: Georgetown University Press, 2013.

Ahmad Syafii Maarif, “Muhammad Asad, Risalah al-Qur’an dan Dunia
Melayu,” diakses 1 Jan 2020 https://irfront.org/print/9931.

Al-Faruqi, I.LR. Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life.
Herndon, Virginia: 11T, 1992.

Al-Qaradawi, Yusuf. Islam: An Introduction. Tr. Syed Bashir Ahmad
Kashmiri. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2010.

Al-Shinqiti, Muhammad al-Mukhtar. Intelektual Muslim Terbaik Abad
ke-20 (Khiratul ‘Uqul al-Muslimah fi’l-Qarn al-‘Ishrin). Tr.
Mohammad Syafiq Ismail. Kuala Lumpur: ABIM Press, 2020.

Al-Zamakhshari, Abu al-Qasim Mahmud b. ‘Umar. Al-Kashshaf ‘an
Haqa’iq al-Tanzil, ed. W. Nassau Lees. Calcutta: W. Nassau Lees,
1856.

104



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Asad, Muhammad. The Message of the Qur’an. Gibraltar: Dar al-
Andalus, 1980.

Asad, Muhammad. The Road to Mecca, 4th rev. ed. Louisville, KY: Fons
Vitae, 1980.

Asad, Muhammad. The Principles of State and Government in Islam.
Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980.

Asad, Muhammad. Islam at the Crossroads. Gibraltar: Dar al-Andalus,
1982.

Asad, Muhammad. Islam di Simpang Jalan. Tr. M. Hashem. Bandung:
Pustaka, 1983.

Asad, Muhammad. Jalan Ke Makkah. Tr. Fuad Hashem. Bandung:
Penerbit Mizan, 1985.

Asad, Muhammad. Sebuah Kajian tentang Sistem Pemerintahan dalam
Islam. Tr. Afif Mohammad. Bandung: Pustaka, 1985.

Azyumardi, Azra. Islam Nusantara: Islam Indonesia dalam Politik
Global. Jakarta: Mizan, 2018.

H.A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin Abbas, Abdur Rahim Haitami.
Tafsir al-Qur’an al-Karim, cet. 8. Medan: Firma Islamiyah, 1956.

H.A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin Abbas, Abdurrahim Haitami. Tafsir
al-Qur’anul Karim, cet. v. Medan: Yayasan Persatuan Amal Bakti
Sumatera Utara, 1967.

Hamka. Lembaga Budi. Batu Caves: PTS, 2016.

Hasan Zillur, Rahim. “Muhammad Asad Visionary Islamic Scholar.”.
Washington Report on Middle East Affairs, 1995.

Ilham Mirzaya Putra, Muhammad Fachran Haikal, Dian Eka Priyantoro.
Religious Moderation in Urban Indonesia: A Regional
Development Approaches. Ijtimaiyya: Jurnal Pengembangan
Masyarakat Islam 18 (1), 2025.

Kamali, Mohammad Hashim, Principles of Islamic Jurisprudence.
Cambridge: Islamic Texts Society, 2003.

Kamali, Mohammad Hashim. Moderation and Balance in Islam: The
Qur’anic Principle of Wasatiyyah. Kuala Lumpur: International
Institute of Advanced Islamic Studies (1AIS), 2010.

Kamali, Mohammad Hashim. The Middle Path of Moderation in Islam:
The Qur’anic Principle of al-Wasatiyyah. Oxford: Oxford
University Press, 2015.

105



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | ys£ e 2.50ly (soledl) alst
Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025

Mohd. Kamal, Hassan. Voice of Islamic Moderation from the Malay
World. Ipoh: Emerging Markets Innovative Research (EMIR),
2011.

Mohd. Kamal, Hassan. “Understanding and Explaining the Concept of
al-Wasatiyyah in the Current World Situations”, keynote address,
Second International Conference on Islam and Islamic Studies in
Changing World: Challenges and Opportunities, Prince of Songkla
University Pattani, Thailand, 14-16 January, 2011.

Muhammad Safwan Harun, Lukman Abdullah, Muhammad Ikhlas
Rosele. Pendekatan Wasatiyah dalam Pemikiran Figh al-Jihad
Muhammad Said Ramadan al-Buti. Journal al-Muwafagat 3, no. 1,
2020.

Nadzrah Ahmad, Ahmad Nabil Amir. “Wasatiyyah” in the Perspective
of Muhammad Asad. Munich: GRIN Publishing, 2017.

Nurcholish Madjid. Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Yayasan
Wakaf Paramadina, 2000.

Rida, Muhammad Rashid. Tafsir al-Qur’an al-Hakim al-Masyhur bi-
Tafsir al-Manar, 12 jil. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyah, 1999.

Rizkhan. Alwaleed: Businessman, Billionaire, Prince. New York:
Harper Collins Publisher, 2005.

Sharif al-Radi, The Path of Eloquence, Imam Ali’s Sermons, Letters and
Sayings. World Organization for Islamic Services, 1987.

Shameem, Abdul Jalil. “The Voice of Moderation in Islam: Malaysia as
an Exemplary Nation.” Unpublished PhD diss., ISTAC-IIUM,
2014.

Syafii, Lazuardi Ramadhan Yusuf. Moderasi Beragama dalam
Mewujudkan Islam Rahmatan Lil Alamin. Al-Afkar Journal for
Islamic Studies 7, no. 4, 2024.

Talal, Asad. “Dr. Mohammad Asad — A Life for Dialogue”. International
Symposium, King Faisal Centre for Research and Islamic Studies,
April 11, 2011.

106



