
Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

77 
 

PRINSIP WASAṬIYYAH MENURUT MUHAMMAD 

ASAD (w. 1992) 

The Principle of Wasaṭiyyah According to Muḥammad 

Asad (d. 1992) 

 i*Ahmad Nabil bin Amir 
iiTasnim Abdul Rahman 

 
iFormer Associate Research Fellow, International Institute of Islamic Thought and Civilization 

(ISTAC-IIUM), Kuala Lumpur, 

 nabiller2002@gmail.com   
iiFakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin, Kuala Terengganu, 

Terengganu, 

tasnimrahman@unisza.edu.my  
 

*(Corresponding author) e-mail: nabiller2002@gmail.com  

 

 

 

ABSTRAK 

 

Artikel ini bertujuan menganalisis pandangan 

Muhammad Asad (1900-1992) yang signifikan tentang 

idea dan fahaman wasaṭiyyah dalam Islam 

sebagaimana dibawakan dalam adikaryanya The 

Message of the Qur’an dan Sahih al-Bukhari: The 

Early Years of Islam serta karya-karya biografikal dan 

travelognya yang lain yang menggariskan 

epistemologi dan pemahamannya yang ideal tentang 

wasaṭiyyah. Ia membincangkan pemandangan dan 

intisari asas tentang prinsip dan falsafah 

kesederhanaan Islam atau “komuniti jalan tengah” 

(ummah wasaṭa) yang dihuraikan oleh Asad dengan 

mendalam dalam tafsiran ayat-ayat al-Qur’ān dan 

syarahan hadisnya. Kajian ini berlandaskan metode 

kualitatif dari jenis tinjauan pustaka dan analisis isi. 

Data yang diperoleh dianalisis secara deskriptif, 

analitikal dan kesejarahan  berasaskan pendekatan 

mailto:nabiller2002@gmail.com
mailto:tasnimrahman@unisza.edu.my
mailto:nabiller2002@gmail.com


Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

78 
 

induktif dan deduktif. Temuan kajian mendapati Asad 

telah menggarap secara tuntas makna dan konsep 

wasaṭiyyah yang terangkum dan holistik dalam karya-

karyanya yang merumuskan fikrah dan idealisme 

Islam yang mendasari ajaran-ajaran spiritualnya yang 

membawa nilai kesederhanaan dan implikasinya yang 

penting dalam masyarakat Muslim. Kajian ini 

berimplikasi luas terhadap pemahaman dan penerapan 

ajaran dan amalan wasaṭiyyah dalam masyarakat yang 

menggabungkan nilai kesederhanaan dan kesatuan 

agama yang mengambil kira aspek fizikal, mental, 

luaran dan dalaman secara seimbang dan harmonis. 

 

Keywords: Asad; The Message of the Qur’an; 

wasaṭiyyah; komuniti jalan tengah; imperatif agama  

 

 

 

ABSTRACT 

 

The paper aims to analyze Muhammad Asad’s (1900-

1992) significant ideas and concept of “wasaṭiyyah” as 

illustrated in his magnum opus The Message of the 

Qur’an and Sahih al-Bukhari: The Early Years of 

Islam as well as his other works of biography and 

travelogue that presents his epistemological postulate 

of the worldview and understanding of wasaṭiyyah. It 

endeavors to discuss essential ideal and principle of 

moderate Islam or “community of the middle way” 

(ummah wasaṭa) as interpreted and propounded by 

Asad in his major tafsir (Qur’anic exegesis) and hadith 

commentary. The study is based on qualitative method 

in the form of library and documentary survey and 

content analysis. It employed descriptive, analytical 

and historical approaches to analyze scientifically 

selected data and material. The finding reveals that 

Asad had illustrated compelling and meaningful ideas 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

79 
 

of wasaṭiyyah in a holistic and inclusive manner 

throughout his works projecting its indispensable 

values and significant implications in Muslim society. 

The study has wide implication for the application of 

the norms, teaching and practice of wasaṭiyyah in 

society in term of synthesizing religious principle of 

moderation and unity by integrating mental, physical, 

spiritual and material aspect of life into a justly balance 

and coherent manner.  

 

Keywords: Asad; The Message of the Qur’an; 

wasaṭiyyah; community of the middle way; Islamic 

imperative  

 

PENDAHULUAN 

 

Artikel ini membincangkan perspektif agama tentang ideal wasaṭiyyah 

yang ditinjau dari lensa Muhammad Asad (1900-1992). Penelitian ini 

bermaksud mengisi kesenjangan dalam penggambaran tentang idea dan 

prinsip wasaṭiyyah yang dikembangkan Asad dalam karya-karyanya 

yang menempatkan doktrin ini sebagai prinsip yang penting dalam 

konteks nilai dan dasar yang membentuk ajaran-ajaran agama dan 

pandangan hidupnya.  

 

Reposisi fikrah wasaṭiyyah ini ditandai oleh nuansa falsafah dan 

moralnya yang terkait dengan pencerahan konsepsual berhubung aspek 

iqtiṣād (bersederhana) dalam hal-hal akidah, amal ibadah, praktik 

kerohanian, pentadbiran dan tatanan sosial-politik. Pemahaman ini 

dikupas dalam banyak tulisannya yang menyentuh secara tuntas prinsip 

hukum dan penghayatan yang ideal terhadap aspek-aspek fizikal dan 

spiritualnya, nilai-nilai syarak, keutamaan hukum dan prinsip maslahah, 

dan misi kenabian AS. Ketokohan Asad dalam diskursus wasaṭiyyah ini 

dianggap antara pelopor dan autoriti penting dalam wacana wasaṭiyyah 

kontemporari, dalam perumusan teori dan aplikasinya yang tertegak di 

zaman moden, serta pengembangan idealisme moralnya selain pembesar 

mazhab dan ahli hukum dan fatwa yang proaktif lainnya seperti ‘Abd al-

Wahhāb b. Aḥmad al-Miṣrī al-Sha‘rānī (1493-1565), Syeikh Yūsuf al-



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

80 
 

Qaraḍāwī (1926-2022), ‘Abd Allāh Ibn Bayyah (l. 1935), Muḥammad 

Abū Zahrah (1898-1974), Maḥmūd Syaltūt (1893-1963), Muḥammad 

Muṣṭafā al-Marāghī (1881-1945), Muḥammad ‘Abd Allāh Dirāz (1894-

1958), Sayyid Muḥammad ‘Alawī al-Mālikī (1944-2004), Muḥammad 

Sa‘īd Ramaḍān al-Būṭī (1929-2013) 1 dan lain-lainnya. 

 

Teras pembahasan artikel meneliti apakah ciri-ciri 

kesederhanaan Islam yang diilhami oleh Asad sebagai model yang 

instruktif dalam aplikasi hukum dan kaedah formalisasinya yang ideal 

dan konstruktif. Konsep dan nilai wasaṭiyyah ini diutarakan secara 

konsisten dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat al-Qur’ān dan hadis 

yang mengambil kira nilai maqāṣid yang luas. Intipati asasnya bertemu 

pada praktik kenabian AS dan para sahabat yang menegakkan faham 

Islam yang sederhana dan pertengahan yang meraikan konteks hukum 

dan nilai keseimbangan dalam syariat.  

 

Prinsip wasaṭiyyah ini diterapkan dalam teori serta pendekatan 

etika dan hukumnya yang berakar daripada nilai, tradisi dan ajaran-

ajaran moral Islam yang memberi kesan mendalam, antaranya: 

 

“Tiap sesuatu dalam tradisi Islam adalah berdasarkan 

pada konsep kesederhanaan.”2 

 

Konsep ini terlakar dalam tafsirnya yang menghubungkan ideal maqāṣid 

dengan intisari dan nilai ahkam yang seimbang, syumul dan aplikatif. 

Konsep kesederhanaan ini dapat diperhalusi dari tafsirannya terhadap 

ayat-ayat al-Qur’an yang terkait dengan dalil dan landas hukum 

bernuansa pertengahan (tawāzun) yang mempotretkan pendekatan 

syar‘iyyah yang moderat yang membentuk ajaran-ajaran moral dan 

etikanya yang universal3 seperti yang terkandung dalam surah berikut: 

 
1 Muhammad Safwan Harun, Lukman Abdullah dan Muhammad Ikhlas Rosele, 

“Pendekatan Wasatiyah dalam Pemikiran Fiqh al-Jihad Muhammad Said Ramadan al-

Buti”, Journal al-Muwafaqat 3, no. 1 (2020): 1-15.  
2 Kamali, Mohammad Hashim, The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic 

Principle of al-Wasatiyyah, (Oxford: Oxford University Press, 2015), 32.  
3 Za‘ba, Asuhan Budi Menerusi Islam, (Kuala Lumpur: Akademi Jawi Malaysia, 2022), 

19. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

81 
 

Maksudnya: (dan makanlah serta minumlah, dan 

jangan pula kamu melampau). 

(Surah al-‘Arāf 7:31) 

 

Maksudnya: (Dan tuntutlah dengan harta kekayaan 

yang telah dikurniakan Allah kepadamu akan pahala 

dan kebahagiaan hari akhirat dan janganlah engkau 

melupakan bahagianmu (keperluan dan bekalanmu) 

dari dunia. 

(Surah al-Qaṣāṣ 28:77) 

 

Maksudnya: (Dan janganlah engkau jadikan 

tanganmu terbelenggu di lehermu, dan janganlah pula 

engkau menghulurkannya dengan sehabis-habisnya, 

kerana akibatnya akan tinggallah engkau dengan 

keadaan yang tercela serta kering keputusan). 

(Surah al-Isrā’ 17:29) 

 

Maksudnya: (tetapi adalah mereka mengambil tempat 

di tengah-tengah dengan sama timbang antara dua 

itu). 

(Surah al-Furqān 25:67) 

 

TINJAUAN LITERATUR 

 

Dalam tinjauan Ahmad Syafii Maarif tentang tafsir Muhammad Asad 

berhubung dengan mafhum ungkapan ummatan waṣatā (komuniti jalan 

tengah), beliau memperlihatkan bahawa ianya adalah persoalan kunci 

yang diartikulasikan Asad dalam tafsirnya, selaras dengan garis 

pengantarnya dalam upaya menjawab: 

 

“bagaimana seharusnya saya berperilaku agar 

meraih kehidupan yang baik di dunia dan kebahagiaan 

dalam kehidupan yang akan datang?” 4 

 
4 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, (Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980), 1. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

82 
 

Pemahamannya dirumuskan dalam terjemahan Asad terhadap ungkapan 

ummatan waṣatā sebagai “a community of the middle way”, yang 

membayangkan umat yang ideal yang tidak terbawa ke jurang ekstrim 

ke kiri atau ke kanan, tetapi tegak di landas pertengahan berbekalkan 

kepercayaan tauhid, yang dipertahankan dengan maruah dan 

ketinggiannya sebagai umat yang beriman5. 

 

Dalam artikelnya tentang prinsip wasaṭiyyah yang 

dikembangkan oleh Muhammad Asad, Nadzrah Ahmad et al6. 

menunjukkan bahawa tafsirannya tentang konsep wasaṭiyyah ini 

dirangkul dalam hampir keseluruhan karya-karya kreatifnya yang 

menggambarkan secara utuh konsep kehidupan yang harmonis dari segi 

spiritual, moral dan nilai keseimbangannya yang berhubungan dengan 

kesedaran metafizik dan duniawi.  

 

Dalam karyanya yang seminal al-Khaṣā’iṣ al-‘Āmmah li al-Islām 

dan al-Madkhal ila’l Ma‘rifat al-Islām (Islam an Introduction) Yusuf al-

Qaradawi7 memberikan gambaran yang tuntas tentang karakteristik dan 

sifat-sifat utama dari tabiat agama Islam dan syariah dan prinsip 

kesyumulannya. Ia menekankan aspek ruh dan intisari asasnya yang 

bersifat seimbang dengan ciri-cirinya yang ideal, seperti rabbāniyyah 

(ketuhanan), insāniyyah (kemanusiaan), thabāt dan murūnah (tetap dan 

fleksibel), wāqi‘iyyah (praktikal dan realistik), tawāzun (berimbang), 

syumūl (menyeluruh), ‘ālamiyyah (sejagat) dan wasiṭiyyah 

(pertengahan) yang merefleksikan karakteristik dan pembawaan syariah 

Islam yang khas sederhana, responsif dan dinamis.  
 

Prinsip moderasi beragama ini juga menjadi antara konsep penting 

yang ditinjau dalam diskursus Islam di Indonesia yang dipelopori oleh 

Azyumardi Azra, Muhammad Quraish Shihab dan Nurcholish Madjid. 

 
5 Ahmad Syafii Maarif, “Muhammad Asad, Risalah al-Qur’an dan Dunia Melayu,” 

diakses pada 1 Jan 2020, https://irfront.org/print/9931  
6 Nadzrah Ahmad, Ahmad Nabil Amir, “Wasatiyyah” in the Perspective of Muhammad 

Asad, (Munich: GRIN Publishing, 2017), 1. 
7 Al-Qaradawi, Yusuf, Islam: An Introduction. Tr. Syed Bashir Ahmad Kashmiri, 

(Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2010), 1. 

https://irfront.org/print/9931


Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

83 
 

Menurut Nurcholish, sikap pertengahan dalam beragama ini 

memungkinkan: 

 

“umat Islam menjadi agen perdamaian dan 

keharmonisan dalam masyarakat.” 8 

 

Ia menjadi intisari dari ajaran Islam yang mendorong umat bersikap 

harmonis dan menjauhi kekerasan, dan tiang yang mendukung misi 

Islam yang bersifat raḥmat lil ‘ālamīn,9 yang berguna dalam menjaga 

hubungan antara agama,10 mengelakkan konflik, yang mengimbangi 

antara tuntutan kerohanian dan keduniaan, kepentingan individu dan 

kolektif dan antara tradisi dan kemodenan.11 Dalam penjelasannya 

tentang falsafah kesederhanaan dan pandangan hidup Islam dalam 

bukunya Falsafah Hidup dan Lembaga Budi, Hamka (1908-1981) 

merumuskan faham etika dan moralnya yang digarap dari kupasan ahli 

kalam dan falsafah Muslim, Ibn Hazm dan al-Ghazali tentang makna 

wasaṭiyyah. Menurut Ibn Hazm:  

 

“dia harus tahu bahawa sikap yang adil dalam 

mempertimbang sesuatu dan ukuran dari 

keperibadiannya ialah sederhana dan seimbang. Jalan 

tengah antara dua pendirian: kelengahan dan 

keterlanjuran”. 12 

 

Manakala al-Ghazali, dalam penulisan kalam dan teori spekulatifnya 

berhujah bahawa “keseimbangan udara dalam badan adalah pangkal 

kesihatannya. Manakala keharmoniannya terganggu, timbullah 

kepincangan dan kesakitan. Ini dapat dibandingkan dengan kesihatan 
 

8 Syafii, Lazuardi Ramadhan Yusuf, “Moderasi Beragama dalam Mewujudkan Islam 

Rahmatan Lil Alamin”, Al-Afkar Journal for Islamic Studies 7, no. 4 (2024): 1015-

1026. 
9 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Yayasan Wakaf 

Paramadina, 2000), 147. 
10 Azyumardi, Azra, Islam Nusantara: Islam Indonesia dalam Politik Global, (Jakarta: 

Mizan, 2018), 102. 
11 Kamali, Mohammad Hashim, Principles of Islamic Jurisprudence, (Cambridge: 

Islamic Texts Society, 2003), 64.  
12 Hamka, Lembaga Budi (Shah Alam: Pustaka Dini, 2016), 36.  



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

84 
 

spiritual. Keseimbangan dalam sikap spiritual adalah tanda 

keafiatannya.” 13 

 

Sementara Mohd. Kamal Hassan dalam mengartikulasikan prinsip 

wasatiyyah yang disampaikan dalam ucaptamanya sempena konferens 

‘Islam and Islamic Studies in Changing World: Challenges and 

Opportunities’ merumuskan bahawa “ajaran-ajaran al-Qur’an tentang 

Khayr Ummah (umat yang terbaik) ternyata menjadi bahagian yang tak 

terpisahkan dari konsep al-wasaṭiyyah yang merujuk kepada keadaan, 

sifat serta ciri keadilan dan kebaikan yang telah Allah SWT tetapkan 

secara khusus kepada Ummat Nabi Muhammad SAW sebagai Ummatan 

Wasata iaitu sesuatu kekuatan kolektif yang penting yang melangkaui 

sempadan ras dan bangsa yang telah diamanahkan oleh Allah SWT untuk 

menjayakan misi transformatif Nabi SAW.”14  

 

Menggambarkan tema yang mengakar dan berimplikasi luas dari 

wasatiyyah, yang didasari dari pandangannya yang analitik terhadap teks 

al-Qur’an dan hadis, Rizkhan menghuraikan kaedah asasnya dengan 

mengungkapkan:  

 

“sederhana atau seimbang, adalah karakteristik dan 

sifat fundamental Islam, sebagaimana disebut dalam 

al-Qur’an: 

Maksudnya: Kami telah menjadikan kamu umat yang 

seimbang. 

(Surah al-Baqarah 2:143) 

 

Nas-nas Islam menyeru umat Islam untuk mempraktikkan 

kesederhanaan dan menolak semua bentuk keekstriman: ghuluww 

(pelampau) dan tashdid (taasub).15 

 
13 Hamka, Lembaga Budi, 36.  
14 Mohd. Kamal Hassan, “Understanding and Explaining the Concept of al-Wasatiyyah 

in the Current World Situations”, keynote address, Second International Conference on 

Islam and Islamic Studies in Changing World: Challenges and Opportunities, Prince 

of Songkla University Pattani, Thailand, 14-16 January, 2011. 
15 Rizkhan, Alwaleed: Businessman, Billionaire, Prince, (New York: Harper Collins 

Publisher, 2005), 1. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

85 
 

Justeru artikel ini bermaksud menghuraikan prinsip wasaṭiyyah yang 

dirumuskan oleh Muhammad Asad dalam karya tafsirnya secara lebih 

mendalam, yang membentuk doktrin kunci dalam pemahaman hukum 

dan implikasinya yang dinamis dalam konteks pemikiran dan ajaran-

ajaran moden Islam.  

 

METODOLOGI KAJIAN  

 

Kajian ini menggunakan kaedah analitik dan deskriptif, dalam meneliti 

kandungan kitab The Message of the Qur’an dan Sahih al-Bukhari The 

Early Years of Islam serta melakukan pencerakinan terhadap tema-tema 

asas berkaitan konsep ummatan wasata berdasarkan sembilan ayat al-

Quran. Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif (naratif) analogi, 

fenomenologi, sejarah dan tematik, berasaskan teori hermeneutik serta 

kefungsian-sosiologi dan teologi yang diilhamkan Nurcholish Madjid. 

Data dan bahan kajian dikumpulkan daripada sumber-sumber literatur 

yang berkaitan, terdiri daripada bahan-bahan bertulis primer dan 

sekunder yang dianalisis dengan meneliti dan meneroka penjelasan-

penjelasan ilmiah oleh Asad berkaitan mafhum wasaṭiyyah dalam Islam.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN   

 

Pemahaman yang utama tentang prinsip dan faham wasaṭiyyah dari 

pandangan agama telah disimpulkan secara intrinsik dalam teks al-

Qur’an dan hadis yang menetapkan preseden yang tiada taranya terhadap 

idea yang penting ini. Ia mempunyai hubungan yang mendalam dalam 

pandangan hidup Muhammad Asad, tema yang dipertahankan dengan 

tuntas dalam penafsirannya.  

 

Bahagian ini menyorot secara ringkas rangka asas dari falsafahnya 

yang kritis yang dirumuskan Asad dalam tafsirnya, The Message of the 

Qur’an. Ia mengilhamkan pemahaman mengenai tema dan konsep 

asasnya dari perspektif agama yang banyak dijelaskan secara terperinci 

dalam nota kakinya, sebagaimana yang diungkapkan olehnya:  

 

“Islam should be presented without any fanaticism. 

Without any stress on our having the only possible way 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

86 
 

and the others are lost. Moderation in all forms is a 

basic demand in Islam.”16  

Maksudnya: Islam harus ditegakkan tanpa sebarang 

kefanatikan. Tanpa menekankan jalan kita saja yang 

benar dan yang lainnya tersesat. Kesederhanaan 

dalam semua bentuk adalah tuntutan asas dalam 

Islam. 

 

Dalam tafsirnya, Asad banyak menukil ayat-ayat al-Qur’an yang 

membawa prinsip dan idea pokok tentang wasaṭiyyah yang 

memperlihatkan wawasan, makna dan konotasinya yang mendalam, 

seperti dijelaskan dalam komentarnya pada Surah al-Baqarah 2:143, Āli 

‘Imrān 3:110, al-Nisā’ 4:28, al-Isrā’ 17:19, 110, al-Qaṣaṣ 28:77, al-

Raḥmān 55:9, al-An‘ām 6:145, al-Furqān 6:145 dan lain-lainnya.  

 

Dalam sumber-sumber hadis juga terdapat keterangan ringkas 

tentang sifat pertengahan Islam, yang bermaksud sedang, sederhana, di 

tengah-tengah, tidak melampau atau berlebih-lebihan seperti riwayat 

yang dikeluarkan oleh Muslim: 

 

 “Maksudnya: Pasti kalah orang-orang yang 

memberat-beratkan dalam urusan agama. Mereka 

hanya memudaratkan dirinya orang yang mempersulit 

dan memaksa kekerasan dalam ibadah. Binasalah 

orang yang melampaui batas”,17  

 

“Maksudnya: Jalanilah Islam dengan cara yang 

sederhana, dekatkan, dan gembirakan,18 

 
16 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 19.  
17 Abū al-Ḥusayn Muslim bin al-Hajjāj bin Muslim al-Qushayrī al-Nisāburī, Ṣaḥīḥ 

Muslim, (Kaherah: Matba’ah Īsa al-Bābī al-Ḥalbī wā Syarkahu, 1955), Hadis no. 2670, 

4: 2055. 
18 Abū al-Ḥusayn Muslim bin al-Hajjāj bin Muslim al-Qushayrī al-Nisāburī, Ṣaḥīḥ 

Muslim, Hadis no. 39, 113.  



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

87 
 

“Maksudnya: Sebaik-baik amal adalah yang 

pertengahan”19,  

 

“Maksudnya: Jangan terlalu keras, nanti engkau akan 

patah, namun jangan terlalu lembut, agar engkau 

tidak ditindas” 20  

 

Dan berbagai riwayat dan athar lain yang ditemui dalam tradisi hadis, 

sunnah, athar sahabat, ulama dan fuqaha salaf dari kalangan sunni dan 

shiah.  

 

Prinsip wasaṭiyyah ini juga dibangunkan Muhammad Asad dalam 

buku auto-biografi spiritualnya yang terkenal, The Road to Mecca yang 

menganalisis secara mendalam konstruk dan fikrah asasnya sebagai 

konsep yang bertanggungjawab mencorakkan pola kehidupan Islam 

terawal: 

 

“manusia-manusia pada masa Nabi Besar 

Muhammad (saw). Mereka itu hidup dalam 

lingkungan yang jauh lebih bersahaja daripada kita 

dan oleh kerana itu pula masalah-masalah dan 

kesukaran mereka jauh lebih mudah pemecahannya.” 

21 

 

Dan dari suasana kehidupan padang pasir yang sederhana inilah 

timbulnya pengalaman dan kesedaran tauhid:  

 

“and yet it was from this desolate, lifeless land, from 

amidst these sandy valleys and naked hills, that the 

 
19 Al-Bayhaqī, Abī Bakr Aḥmad ibn al-Ḥusayn ibn ‘Alī, Sunan al-Kubra (Beirut: Dar 

al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1994), Jil. 3, Hadis no. 273, 91; al-Albānī, Muḥammad Naṣīr al-

Dīn (w. 1420 H), Silsilah al-Aḥādīth al-Ḍa‘īfah wa al-Mawḍū‘ah wa Atharuha al-

Sayyi’ fi al-Ummah (Riyad: Maktabah al-Ma‘ārif), Jil. 14, Hadis no. 1663, 41.  
20 Sharif al-Radi, The Path of Eloquence, Imam Ali’s Sermons, Letters and Sayings, 

(World Organization for Islamic Services, 1987), 190.  
21 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem (Bandung: Penerbit Mizan, 

1985), 360. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

88 
 

most life-affirming faith of man’s history sprang 

forth”22 (Maksudnya: namun dari daerah yang 

terpencil, gersang, dari tengah-tengah lembah pasir 

yang berdebu dan bukit-bukau yang telanjang inilah, 

timbulnya kepercayaan yang paling menegaskan-

kehidupan dalam sejarah manusia).      

 

Beliau membawakan pandangan hidup Islam yang ideal yang berasaskan 

nilai keseimbangan yang bermakna dalam konteks kehidupan yang 

berkembang dengan tuntutan material dan fizikal dan perimbangannya 

oleh kesedaran moral dan spiritual dalam garis kemajuan peradabannya: 

 

“Lebih dari waktu-waktu terdahulu, saya yakin, kita 

ini memerlukan dasar teologis untuk suatu kontrak 

sosial yang baru; memerlukan suatu kepercayaan 

yang menyedarkan kita akan kepalsuan kemajuan 

materi untuk kepentingan materi itu sendiri – dan 

kendatipun demikian, akan memberikan kepada 

kehidupan duniawi ini bahagiannya; kesemuanya 

akan menunjukkan kepada kita cara mengatur 

keseimbangan antara keperluan fisik dan spiritual; 

menyelamatkan kita dari bencana masa sekarang ini, 

haruslah menjadi tujuan kita.”23 

 

Kesan ini turut diperkuatkan dalam tafsirnya, sebagaimana dilakarkan 

dalam komentarnya pada: 

 

 Maksudnya: Dan, perhatikanlah, kalangan yang 

berpaling dari risalah Kami tidak lain hanya didesak 

oleh kelemahan dan kerapuhan sifat manusia.  

(Surah al-Shūrā 42:48) 

 

 

 
22 Asad, Muhammad. The Road to Mecca, 4th rev. ed. (Louisville, KY: Fons Vitae, 

1980), 301. 
23 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 360. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

89 
 

Asad menjelaskan dalam nota kakinya:  

 

“Manusia, kebiasaannya, hanyut dalam pencarian 

kebendaan dan kesenangan, pencapaian yang dia 

identifikasi dengan “kebahagiaan”; justeru, dia 

menaruh hanya sedikit perhatian terhadap tujuan dan 

nilai spiritual, dan terlebih lagi manakala dia diseru 

untuk meninggalkan pencariannya yang rakus dengan 

mengutamakan padanya masih hipotetikal kehidupan 

di akhirat.”24 

 

Dalam contoh yang lain, ketika mengunjurkan Kaabah sebagai titik 

tumpuan dalam sembahyang, Asad menunjukkan kesederhanaan reka 

bentuknya yang mencerminkan kesan yang ekspresif dari sifat 

kesederhanaan Islam, sebagai ditunjukkan dalam buku autobiografinya: 

 

“Bangunan persegi yang kecil ini merupakan puncak 

kerinduan dan mencapainya berarti suatu 

penyelesaian. Itulah dia, hampir menyerupai kubus 

yang sempurna (seperti erti yang tercakup dalam 

bahasa Arabnya) seluruhnya tertutup kain hitam, 

sebuah pulau tenang di tengah-tengah persegi empat 

yang amat luas itu merupakan masjid; jauh lebih 

tenang dibandingkan dengan segala karya arkitek 

mana pun di dunia ini. Hampir tampak pada kita 

bahawa pembangun pertama Ka‘bah itu – kerana 

sejak zaman Ibrahim (as), struktur asalnya telah 

dibangun beberapa kali dalam bentuk yang sama – 

bermaksud menciptakan yang mampu mengibaratkan 

kerendahan diri manusia di depan Tuhan. Pembangun 

itu tahu bahawa tidak ada gaya arkitek dan tidak ada 

kesempurnaan garis, betapapun hebatnya, yang dapat 

menerapkan dengan adil idea Tuhan; dan itulah 

sebabnya maka ia membatasi dirinya pada bentuk tiga 

 
24 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 1065.  



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

90 
 

dimensi paling sederhana yang dapat dibayangkan – 

sebuah kubus batu.”25  

 

Pendirian Ka‘bah yang direncanakan oleh Nabi Ibrahim (as) dan Nabi 

Ismail (as) ini mengilhamkan kesederhanaan dari rasa kerendahan dan 

penyerahan yang diabdikan di hadapan kekuasaan ilahi:  

 

“Saya telah menyaksikan di berbagai negeri-negeri 

kaum Muslimin, tempat tangan seniman besar 

menciptakan karya seni yang terilhami…semua ini 

telah saya saksikan – akan tetapi tak pernah kesannya 

kuat seperti kali ini, di depan Ka‘bah, terkesan 

bahawa tangan seorang pembangun demikian 

dekatnya dengan konsepsi agamanya. Justeru dalam 

kesederhanaan kubus itu, yang menyangkal segala 

keindahan garis dan bentuk, berkatalah fikiran ini: 

Betapapun indahnya segala apa yang mampu dibuat 

oleh tangan-tangan manusia, adalah congkak jika 

dibandingkan dengan kebesaran Tuhan; oleh kerana 

itu semakin sederhana yang dapat disombongkan 

manusia, merupakan hal terbaik yang dapat dibuatnya 

untuk menyatakan kebesaran Tuhan.”26 

 

Pemahaman yang dinamik tentang konsep dan nilai kesederhanaan ini 

jelas terpancar dari tafsirannya pada ayat 3:96 dari Surah Ali-‘Imran 

yang mengilhamkan pemandangan yang mengesankan tentang asal-usul 

Mekah ini dan pengaruh spiritualnya yang penuh ilham:  

 

“Behold, the first Temple ever set up for mankind was 

indeed the one at Bakkah: rich in blessing, and a 

[source of] guidance unto all the worlds” 

(Maksudnya: Perhatikanlah, Kuil pertama yang 

didirikan bagi umat manusia sesungguhnya yang 

 
25 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 431. 
26 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 432. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

91 
 

terletak di Bakkah: sarat dengan keberkatan, dan 

suatu [sumber dari] petunjuk kepada sekalian alam). 

 

Dalam penjelasannya pada ayat ini Asad mengomentar:  

 

“Semua autoriti bersepakat bahawa nama ini adalah 

sinonim dengan Mekah (yang, ditransliterasi dengan 

tepat, dieja sebagai Makkah). Banyak etimologi yang 

telah dicadangkan bagi penyebutan yang sangat kuno 

ini; tetapi penjelasan yang paling munasabah 

diberikan oleh Zamakhshari27 (dan didukung oleh 

Razi): dalam sebahagian dialek Arab yang tua 

konsonan dari bunyi bibir b dan m, secara fonetik 

dekat kepada satu sama lain, yang kadang kala dapat 

saling bertukar. Penyebutan, dalam konteks ini, 

tentang Kuil di Mekah yakni, Ka‘bah, lahir dari 

kenyataan bahawa ia adalah arah kiblat (qiblah) yang 

ditetapkan dalam al-Qur’an. Memandangkan bentuk 

asli dari Ka‘bah dibina oleh Ibrahim dan Isma‘il (lihat 

2:125 ff.) dan adalah, kerananya, jauh lebih tua dari 

Kuil Sulaiman di Baitulmaqdis penegakkannya 

sebagai qiblah pengikut-pengikut al-Qur’an tidak 

hanya tidak membayangkan sebarang pemutusan 

dengan tradisi Ibrahim (atas mana, akhirnya, seluruh 

Bible bersandar) bahkan, sebaliknya, menegakkan-

semula hubungan langsung dengan bapa itu: dan 

disini terletak jawapan kepada bantahan kedua dari 

orang-orang Yahudi yang disebut dalam nota 73 di 

atas.”28     

     

Perbincangan tentang faham wasaṭiyyah dan paradigma al-Qur’an 

tentang prinsip dan manifestasinya dalam ayat turut disorot dalam 

beberapa contoh interpretasinya pada: 

 
27 Al-Zamakhshari, Abu al-Qasim Mahmud b. ‘Umar, al-Kashshaf ‘an Haqa’iq al-

Tanzil, ed. W. Nassau Lees (Calcutta: W. Nassau Lees, 1856), 212.  
28 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 108.  



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

92 
 

 

اءٓ  ع ل ى ٱلنَّاسِ و ي كُون  و   لِك  ج ع لْن َـٰكُمْ أمَُّةً و س طاً ل تِ كُونوُا۟ شُه د  ك ذ َٰ
 ٱلرَّسُولُ ع ل يْكُمْ ش هِيدًا

Maksudnya: (Dan demikianlah (sebagaimana kami 

telah memimpin kamu ke jalan yang lurus), Kami 

jadikan kamu (wahai umat Muhammad [saw]) satu 

umat pertengahan (umat pilihan lagi adil), supaya 

kamu layak menjadi orang yang memberi keterangan 

kepada umat manusia (tentang yang benar dan yang 

salah) dan Rasulullah (Muhammad [saw]) pula akan 

menjadi orang yang menerangkan kebenaran 

perbuatan kamu. 

(Surah al-Baqarah 2:143) 

 

عْرُوْفِ و ت ـنـْه وْن  ع نِ  مُْرُوْن  بِِلْم  تُمْ خ يْْ  امَُّةٍ اخُْرجِ تْ للِنَّاسِ تَ  كُنـْ
هِ   الْمُنْك رِ و تُـؤْمِنُـوْن  بِِل َٰ

 

Maksudnya: (Kamu (wahai umat Muhammad [saw]) 

adalah sebaik-baik umat yang dilahirkan bagi 

(faedah) umat manusia (kerana) kamu menyuruh 

berbuat segala perkara yang baik dan melarang 

daripada segala perkara yang salah (buruk dan keji), 

serta kamu pula beriman kepada Allah (dengan 

sebenar-benar iman). 

(Surah Āli-‘Imrān 3:110) 

 

Dan lainnya dari teks al-Qur’an. Pemahaman ini secara eksplisit 

dijelaskan dalam nota kakinya, yang menghuraikan konsep dan 

falsafahnya yang luas, di mana:  

 

“dalam helaian-helaiannya, beliau menemui 

kesedaran-bertuhan yang intens yang tidak membuat 

pemisahan antara jasad dan ruh, atau agama dan 

akal, sebaliknya terdiri daripada interaksi yang 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

93 
 

harmonis terhadap keperluan spiritual dan tuntutan 

sosial.” 29 

Dalam perbincangannya pada Surah al-Baqarah ayat 143, Asad 

menampilkan kefahaman yang signifikan tentang makna dan intisari ayat 

tentang “middlemost community” yang menggariskan ciri dan 

karakteristik utama ummah:  

 

“Dan demikianlah Kami menghendaki mu untuk 

menjadi umat jalan tengah”, Asad mengulas, “makna 

literal, “umat pertengahan” – yakni, umat yang 

menjaga keseimbangan yang setara antara sisi ekstrim 

dan bersikap realistik dalam penghargaannya 

terhadap sifat dan kemungkinan-kemungkinan 

manusia, menolak keduanya, kecerobohan dan 

pertapaan yang berlebih-lebihan. Selaras dengan 

seruannya yang sering-diulang kepada kesederhanaan 

dalam setiap aspek kehidupan, al-Qur’an 

menyarankan orang-orang mukmin untuk tidak 

meletakkan penekanan yang terlalu besar terhadap 

aspek fizikal dan material daripada kehidupan mereka, 

sebaliknya, mendalilkan, pada masa yang sama, 

bahawa dorongan dan keinginan manusia berkait 

dengan “kehidupan jasmani” ini adalah kehendak-

Tuhan dan, justeru, sah. Dalam analisis yang lebih 

lanjut, ekspresi “komuniti jalan tengah” dapat 

dikatakan untuk merumuskan, seakannya, sikap Islam 

terhadap masalah kewujudan manusia itu sendiri: 

penafian terhadap pandangan bahawa terdapat konflik 

yang berakar antara ruh dan jasad, dan penegasan 

yang jelas tentang kesatuan yang alamiah, 

dikehendaki-Tuhan dalam dua lapisan aspek daripada 

kehidupan manusia ini. Sikap yang seimbang ini, unik 

kepada Islam, mengalir secara langsung daripada 

konsep tentang keesaan Tuhan dan, dengan itu, 

 
29 Hasan Zillur, Rahim. “Muhammad Asad Visionary Islamic Scholar”, Washington 

Report on Middle East Affairs, (Sept 1995), 45-46. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

94 
 

daripada kesatuan tujuan yang melandasi semua 

ciptaan-Nya: dan justeru, penyebutan tentang “umat 

jalan tengah” di tempat ini adalah pengenalan yang 

pantas kepada tema tentang Ka‘bah, simbol dari 

kesatuan Tuhan.”30 

 

Dalam karyanya, Asad menggarap dalil dan pemahaman yang ideal 

tentang ummah wasaṭa atau “masyarakat ekumenis yang unggul (an 

ecumenical community par excellence)” 31 yakni umat yang seimbang, 

beragama dan harmonis, dalam penghayatannya terhadap etika dan nilai 

penghidupan yang adil dan pertengahan, yang tegak di atas landasan 

akidah, keimanan dan kemanusiaan.  

 

Pandangan rasional Asad tentang ayat ini digarap dari konsep dan 

hujah keagamaan yang intrinsik yang menetapkan prinsip pertengahan 

berdasarkan faham keadilan, yang memanifestasikan nilai dan 

wawasannya yang mendalam tentang ideal dan dimensi wasaṭiyyah. 

Kesan ini sebagai diungkapkan oleh Abdullah Saeed dalam rumusannya 

tentang interpretasinya terhadap ayat al-Quran: 

 

 “Bagi Asad, kesederhanaan berlaku dalam 

hubungannya dengan kehidupan seharian. Dalam 

pemahaman ini, ia bukan sangat berorientasi pada 

tujuan, sebaliknya pembatasan-diri yang sederhana 

terkait dengan penggunaan, materialisme dan 

pergaulan. Meskipun demikian, dalam hubungannya 

dengan Q. 3:110, Asad mengusulkan bahawa ummah 

perlu bersiap siaga untuk berjuang. Beliau 

menegaskan: “kemenjadian kita sebagai Ummah yang 

layak dan berguna di sisi Tuhan bergantung pada 

kesediaan kita untuk berjuang, sentiasa dan dalam 

semua keadaan, untuk menegakkan keadilan dan 

menghapuskan kezaliman: dan hal ini seharusnya 

 
30 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 59.  
31 Al-Faruqi, I.R, Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon, Virginia: 

IIIT, 1992), 13. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

95 
 

dapat mencegah kemungkinan masyarakat Islam yang 

sebenar berlaku tidak adil kepada kaum bukan 

Islam.”32   

 

Dalam tafsirannya pada Surah al-A’rāf ayat 32:  

 

Maksudnya: Katakanlah: “Siapakah yang dapat 

melarang keindahan yang Tuhan telah keluarkan bagi 

makhlukNya, dan benda-benda yang baik dari antara 

jalan rezeki?). 

(Surah al-A’rāf ayat 7:32) 

 

Asad menjelaskan makna yang dipreskripsikan tentang sifat pertengahan 

dalam pencarian material dan pemenuhan kehidupan fizikal serta 

keperluan untuk mengimbangi tuntutan lahiriah dan penghayatan 

spiritualnya, dengan berhujah:  

 

“Dengan mengisytiharkan bahawa semua kebaikan 

dan benda yang indah daripada kehidupan – i.e., yang 

tidak secara tegas dilarang – adalah halal kepada 

orang-orang beriman, al-Qur’an mengecam, secara 

tersirat, semua bentuk pertapaan yang menafikan-

kehidupan, penolakan-dunia dan penyeksaan-diri.” 33 

 

Dalam tafsirnya yang ekstensif pada Surah al-Tawbah ayat 122:  

 

Maksudnya: (Dengan semua ini, tidaklah pantas bagi 

semua orang-orang beriman berangkat ke medan 

[ketika perang]. 

(Surah al-Tawbah 9:122) 

 

 
32 Abdullah Saeed, “The Nature and Purpose of The Community (Ummah) In The 

Qur’an.” In Lucinda Mosher & David Marshall, eds., The Community of Believers 

Christian and Muslim Perspectives (Washington, DC.: Georgetown University Press, 

2013), 21.  
33 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 312.  



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

96 
 

Dari antara setiap kumpulan di tengah mereka, sebahagian harus 

menahan dari mara untuk berperang dan harus mengabdikan diri mereka 

[sebaliknya] untuk mencari pengetahuan yang lebih mendalam tentang 

agama. dan [justeru akan sanggup untuk] mengajar saudara mereka yang 

pulang, supaya kelompok ini [juga] dapat melindungi diri mereka dari 

kejahatan), Asad menunjukkan perimbangan syarak yang tidak 

memisahkan persoalan duniawi dan ukhrawi yang meraikan urusan dan 

masalah keduanya yang dipandang mewakili suatu kesatuan, 

menurutnya:  

 

“Makna literal,“mengingatkan kaum mereka setelah 

mereka kembali kepada mereka, supaya mereka 

berwaspada”. Walaupun perintah di atas menyebut 

secara spesifik ilmu agama, ia mempunyai hubungan 

yang positif kepada setiap jenis ilmu – dan ini 

mengingat kenyataan bahawa al-Qur’an tidak 

meletakkan sebarang garis-pemisah antara urusan 

hidup spiritual dan duniawi tetapi, sebaliknya, 

menganggapnya sebagai aspek yang berbeza dari satu 

realiti yang sama.” 34 

 

Dalam komentarnya pada Surah al-An‘ām ayat 142:  

 

Maksudnya: (Dan dari binatang ternak yang 

dipelihara untuk pekerjaan dan untuk daging mereka, 

makanlah apa jua yang Tuhan telah peruntukkan 

bagimu sebagai rezeki, dan jangan mengikut jejak 

langkah Syaitan: perhatikanlah, dia adalah musuhmu 

yang nyata!). 

(Surah al-An‘ām 6: 142) 

 

Asad menjelaskan prinsip wahyu dan nilai keseimbangan dalam 

pandangan hidupnya yang memberikan pertimbangan yang selari pada 

hal-hal fizikal dan spiritual, yang turut memperhitungkan keaslian aspek 

 
34 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 424.  



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

97 
 

dalamannya yang menimbulkan dorongan naluri dan pembawaan 

lahiriahnya: 

“i.e., dengan secara khurafat mengisytiharkan sebagai 

diharamkan apa yang Tuhan halalkan kepada 

manusia. Semua rujukan kepada pantang larang 

jahiliyah yang disampaikan dalam ayat 138-140 dan 

juga dalam 142-144 adalah bermaksud untuk 

menekankan keabsahan sebarang makanan (dan, 

secara tersirat, dari sebarang kenikmatan fizikal) yang 

Tuhan tidak secara tegas haramkan melalui wahyu.” 35  

 

Dalam tafsirannya pada Surah al-Qaṣāṣ ayat 77:  

 

Maksudnya: “Carilah sebaliknya, dengan wasilah 

dari apa yang Tuhan telah kurniakan padamu, 

[kebaikan dari] kehidupan akan datang, tanpa 

melupakan, di samping itu, habuanmu [yang wajar] di 

dunia ini,” 

(Surah al-Qaṣāṣ 28:77) 

 

Asad menghuraikan maksud dan konotasi ayat yang prinsipal yang 

digariskan tentang ideal: 

 

“komuniti jalan tengah” yakni yang merangkul aspek 

fizikal dan spiritualnya secara saksama, “Makna 

literal, “dan jangan lupakan…, etc.: seruan kepada 

kedermawanan dan, pada masa yang sama, kepada 

kesederhanaan (cf. 2:143 – “Kami telah 

menghendakimu menjadi umat jalan tengah”).36 

 

Penjelasan Asad yang spesifik tentang prinsip wasatiyyah ini mencakup 

asas-asas moral yang fundamental yang dimaknainya secara mendalam 

dalam mempreskripsikan jalan pertengahan yang dirumuskan oleh al-

Qur’an, yang dianggapnya sebagai “rencana paling lengkap bagi 

 
35 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 296.  
36 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 873.  



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

98 
 

penghidupan manusia” sebagai ditinjau oleh Talal Asad mengenai 

upayanya ke arah persefahaman dan dialog: 

“bapa saya bukanlah seorang politikus tetapi agamis 

bagi siapa al-Qur’an dan sunnah membentuk apa yang 

dipanggilnya “rencana paling lengkap bagi 

penghidupan manusia”.37  

 

DAPATAN KAJIAN 

 

Perbandingan Tafsir  

Menarik untuk ditinjau pengaruh fikrah wasaṭiyyah yang dibawakan 

Asad dalam tafsirnya ini yang terkesan oleh pemikiran-pemikiran moden 

yang dikembangkan oleh Muhammad Abduh dan Muhammad Rashid 

Rida dalam Tafsir al-Manar. Ini dapat ditelusuri dari kitab Tafsir al-

Qur’an al-Karim karangan Ustadh H.A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin 

Abbas dan Abdur Rahim Haitami yang banyak mengutip sumber-

sumbernya yang didasarkan dari Tafsir al-Manar yang dipanjangkan dari 

kaedah pendalilan dan keterangan-keterangan fatwanya yang topikal. 

Dalam tafsirannya pada ayat 2:143 Surah al-Baqarah, H.A. Halim Hasan 

et al. menukilkan hujah dan pentakwilan Abduh: 

 

“Maksudnya: Dan seperti demikianlah Kami jadikan 

kamu ummat yang pertengahan, supaya kamu menjadi 

saksi atas sekalian manusia dan Rasul (saw) pun 

menjadi saksi pula atas kamu”  

(Surah al-Baqarah 2:143) 

 

H.A. Halim Hasan et al. menyebutkan:  

 

“ummat wa-sathan telah diertikan orang juga dengan 

ummat pilihan (khiyaran) kerana wasathan itu 

diertikan dengan makna khiyaran (orang-orang 

pilihan). Adapun ummat pertengahan iaitu bererti satu 

ummat yang berdiri di tengah-tengah dua ummat, 

 
37 Talal, Asad. “Dr. Mohammad Asad – A Life for Dialogue”, International 

Symposium, King Faisal Centre for Research and Islamic Studies, April 11, 2011.  



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

99 
 

maka dapat ia melihat kepada dua belah pihaknya, 

berdiri di tengah-tengah yang terlampau keras dan 

terlampau lembik dalam i‘tiqad, akhlaq dan ‘amal.”38 

 

Selanjutnya H.A. Halim Hasan et al. mengutip tafsiran dan hujah 

tambahan daripada keterangan-keterangan yang diambil dari pengarang 

Tafsir al-Manar:  

 

“Menurut kata Tafsir al-Manar, manusia sebelum 

lahir Islam terbahagi dua: sebahagiannya orang yang 

telah dipengaruhi taqlid, hanya memikirkan 

kesenangan tubuhnya semata-mata seperti orang 

Yahudi dan musyrikin. Dan sebahagian lagi orang 

yang mementingkan ruhnya semata-mata dengan 

meninggalkan dunia dan kelazatannya seperti orang 

Nasrani, Shabi’in, dan sebahagian dari kafir 

penyembah berhala di India. Adapun ummat Islam 

yang telah meninjau kedua belah golongan tersebut, 

telah dikumpulkan Tuhan dalam agama mereka kedua 

haq tersebut yaitu: haq tubuh dan haq ruh. Boleh 

disebutkan Allah Ta‘ala SWT telah menganugerahkan 

kepada mereka dalam agamanya haq-haq 

kemanusiaan, kerana manusia itu jisim, ruh, haiwan 

dan malaikat. Maka seolah-olahnya Allah Ta‘ala telah 

berkata “Kami telah jadikan kamu ummat 

pertengahan yang menghimpunkan antara dua haq 

untuk mencapai dua kesempurnaan”39.       

    

Dalam penjelasannya yang lanjut pada ayat 2:143 (Surah al-Baqarah) ini, 

H.A. Halim Hasan et al. menukil pendapat Abduh tentang hubungannya 

dengan kesaksian ummat ini terhadap ummat sebelumnya, sebagai 

 
38 H.A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin Abbas, Abdurrahim Haitami, Tafsir al-Qur’anul 

Karim, cet. v (Medan: Yayasan Persatuan Amal Bakti Sumatera Utara, 1967), 40. 
39 Rida, Muhammad Rashid, Tafsir al-Qur’an al-Hakim al-Masyhur bi-Tafsir al-

Manar, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1999), II, 12: 3-4. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

100 
 

ummat yang terakhir yang dipertanggungjawabkan memikul risalah 

keagamaan, yang terpercaya dan adil di tengah ummat:  

“supaya kamu menjadi saksi” yang ada dalam ayat 

143 ini, ertinya: supaya kamu menunjukkan kepada 

segenap bangsa manusia akan kebaikan dan 

kemurnian agama kamu dan melakukan dan 

membuktikan keadilan dan pertengahan di dalam 

segenap pekerjaan agama kamu. Maka jalan yang 

sudah ditunjukkan Allah kepada kamu itu ialah jalan 

yang menuju kepada kesempurnaan manusia yang 

tidak ada lebih tinggi dari itu. Kerana orang yang telah 

bersifat sedemikian itulah orang yang telah melakukan 

haq Tuhannya, haq dirinya sendiri, haq tubuhnya, haq 

kaum kerabatnya dan haq sekalian manusia.”40  

 

Selanjutnya H.A. Halim Hasan et al. mengutip keterangan Abduh 

tentang umgkapan ayat seterusnya berhubung penyaksian Rasul SAW 

terhadap ummat dan kepentingan nilai kesaksian yang ditegakkannya 

yang menjamin keadilan dan kesedaran (aqidah wasaṭ) yang terwujud 

dalam kehidupan umat: 

 

“dan (supaya) Rasul (saw) menjadi saksi pada atas 

kamu”, sesungguhnya Rasul (Nabi Muhammad s.a.w.), 

itulah yang menjadi perbandingan yang paling tinggi 

bagi orang yang berkehendak mencapai martabat 

“wasathan” itu. Ummat Islam boleh dapat mencapai 

gelar “ummat pertengahan yang sebaik-baik ummat” 

manakala mereka bersungguh-sungguh dengan ikhlas 

mengikuti Nabinya, Muhammad s.a.w. baik tentang 

kelakuan, syariat, mahupun lain-lainnya. Sesudah itu 

dinyatakan-Nya pula bagaimana tingginya martabat 

mereka di antara sekalian ummat, yaitu mereka ummat 

pertengahan, tidak berlebih-lebihan di dalam sesuatu 

hal dan tidak pula menurut zahir pekerjaan saja. 

 
40 H.A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin Abbas, Abdurrahim Haitami, Tafsir al-Qur’anul 

Karim, cet. v (Medan: Yayasan Persatuan Amal Bakti Sumatera Utara, 1967), 41-42. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

101 
 

Merekalah yang akan menjadi saksi di antara segenap 

manusia dan menjadi keterangan yang adil pada 

segenap pekerjaan serta faham pada haqiqat dan 

rahsia-rahsia agamanya.”41  

 

Pandangan tafsir Abduh ini sedikit sebanyak telah mempengaruhi 

pendekatan rasional Asad dalam mazhab tafsirnya yang mengangkat 

aspirasi Islamnya yang moden dan progresif, yang diilhamkan daripada 

tulisan-tulisannya yang dimuatkan dalam majalah al-‘Urwat al-Wuthqā, 

Majallat al-Manār, dan Risālah al-Tawḥīd. Kekuatan pengaruh dari 

doktrin pembaharuannya yang radikal ini terkesan dari gerakan yang 

didirikan oleh aktivis Pan-Islam Sayyid Jamal al-Din al-Afghani di 

Mesir dan Paris. Hal ini seperti dinyatakan dalam pengantar tafsirnya:  

 

“Pembaca akan dapati banyak rujukan yang dibuat 

dari pandangan Muhammad ‘Abduh (1849-1905) di 

nota kaki. Pengaruh beliau dalam dunia moden Islam 

tidak mampu untuk dijelaskan sepenuhnya. Cukup 

untuk dinyatakan bahawa setiap aliran pemikiran 

Islam yang tumbuh di zaman moden adalah berakar 

daripada pengaruh yang bercambah dari tradisi 

pemikiran dan idealisme beliau, secara langsung atau 

tidak. Tafsiran al-Qur’an yang direncana dan 

dirintisnya telah terjejas oleh kewafatannya pada 

tahun 1905; dan diteruskan (namun sayangnya tidak 

dapat disempurnakan sepenuhnya) oleh murid beliau 

Rashid Rida berjudul Tafsir al-Manar, dan telah 

dimanfaatkan sepenuhnya oleh saya. Lihat juga Rashid 

Rida, Tarikh al-Ustadh al-Imam ash-Shaykh 

Muhammad ‘Abduh (kaherah 1350-1367 H.), sebuah 

biografi ulung tentang Shaykh Abduh yang pernah 

diterbitkan, dan juga C.C. Adams, Islam and 

Modernism in Egypt (London 1933).” 42 

 
41 Rida, Muhammad Rashid, Tafsir al-Qur’an al-Hakim al-Masyhur bi-Tafsir al-

Manar, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1999), II, 12: 5-6. 
42 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 21.  



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

102 
 

 

 

Prinsip Kesatuan    

Idea kesederhanaan Islam ini pada dasarnya berpangkal dari faham 

kesatuan yang dihubungkan dengan ajaran-ajaran Islam yang seimbang 

dan harmonis, yang mengikat hubungan fizikal dan spiritual dan 

keselarasan jiwa dan raga, di mana:  

 

“tidak ada dualisme dalam bentuk apa pun dalam 

Islam; tubuh dan jiwa merupakan suatu perpaduan”.43    

 

Kesan yang dirangkul dari pengalamannya dalam lingkungan tradisi 

Islam ini cuba dibandingkan Asad dengan ajaran-ajaran yang terpisah 

dalam kepercayaan Yahudi dan Kristian yang berbeza dengan pendirian 

Islam, yang menampakkan kesatuan dalam setiap aliran dan premis yang 

mencorakkan ajaran-ajarannya:  

 

“pendekatan Islam terhadap persoalan-persoalan jiwa 

jauh lebih dalam dibandingkan dengan yang tersurat 

dalam Perjanjian Lama dan lebih-lebih pula tidak 

tersimpul sedikitpun tentang kecenderungan untuk 

suatu bangsa khusus, sebagaimana yang terdapat 

dalam agama Kristian; dan pendekatannya tentang 

persoalan-persoalan tubuh kasar ditekankan dengan 

jelas dan berbeza dengan Perjanjian Baru. Jiwa dan 

tubuh kasar terwujud masing-masing menurut haknya 

sendiri, bagaikan segi kembar dari kehidupan manusia 

ciptaan Tuhan.”44    

 

Ketinggian ajaran Islam ini dilihat dari kesepaduan struktur ajaran moral 

dan program hidup yang praktis yang tak terpisah dari ajaran-ajarannya 

yang sederhana yang menggabungkan kesedaran alam materi dan 

metafizik:  

 

 
43 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 158. 
44 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 228. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

103 
 

“yang tampak pada saya di dalam al-Qur’an, 

bukanlah materialisme gila-gilaan, melainkan 

sebaliknya, kepadatan akan kesedaran-ketuhanan 

yang mewujudkan diri dalam penerimaan seluruh alam 

ciptaan Tuhan, hidup terpadu secara harmonis antara 

desakan akal dan rasa, antara keperluan spiritual dan 

tuntutan sosial.”45 

 

Kesan ini turut diungkapkan Asad dalam bukunya Islam at the 

Crossroads tentang keserasian dan kesepaduan yang luar biasa dari 

ajaran-ajaran samawi dan ideal keinsanannya yang terjalin kukuh, 

terpadu secara bulat dan harmonis:  

 

“Islam nampak pada saya sebagai suatu karya arkitek 

yang sempurna. Segala bahagian-bahagiannya 

terpadu secara harmonis untuk saling mengisi dan 

saling menopang, tidak ada yang berlebih-lebihan dan 

tidak ada yang kurang, merupakan satu perimbangan 

yang mutlak dan satu komposisi yang padu.” 46 

 

KESIMPULAN  

 

Dari perbincangan ringkas di atas terkait tema dan faham wasaṭiyyah 

yang disorot dari kitab tafsir Muhammad Asad, kajian mendapati prinsip 

ini membentuk fikrah asas yang mendasari konsep-konsep kunci yang 

diartikulasikan Asad dalam penulisannya terutama dalam kaitannya 

dengan prinsip moral dan kesatuan epistemiknya. Ini digariskan secara 

konsisten dalam karya-karya tafsir dan hadithnya yang menekankan 

prinsip dan amalan Islam yang seimbang, kontemporer dan liberal. 

Premis ini mencerminkan faham epistemik tentang prinsip tauhid yang 

maknawi yang mendasari pandangan hidup agama dan nilai 

keseimbangannya yang merangkum dan integral dalam konteks sosio-

budaya dan sejarahnya. Ia menempati posisi penting dalam hubungannya 

 
45 Asad, Muhammad, Jalan Ke Makkah, tr. Fuad Hashem, 231. 
46 Asad, Muhammad, Islam di Simpang Jalan, tr. M. Hashem, (Bandung: Pustaka, 

1983), 5. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

104 
 

dengan sentraliti religius dan keutuhan struktur moral dan pandangan 

hidupnya yang praktis dan harmonis. Implikasi dari pemikiran dan 

falsafah kesederhanaan (moderation) yang digarap Asad tentang doktrin 

ini mempengaruhi secara meluas ideologi yang digerakkannya tentang 

konsep ummat wasaṭa dan nilai yang dipertahankannya yang 

menegakkan aspek keseimbangan (wasaṭiyyah) dan keharmonian dalam 

segenap bidang kehidupan dan faham kesatuannya yang fundamental.  

 

PENGHARGAAN  

 

Penulis merakamkan penghargaan kepada International Institute of 

Islamic Thought and Civilization (ISTAC-IIUM) kerana memudahcara 

akses kepada perujukan bahan di Perpustakaan Syed Muhammad Naquib 

al-Attas (SMNA Library).  

 

RUJUKAN 

 

Abdullah Saeed (ed.). 2005. Approaches to the Qur’an in Contemporary 

Indonesia. London: The Institute of Ismaili Studies & Oxford 

University Press, 2005.  

Abdullah Saeed, “The nature and purpose of the community (ummah) in 

the Qur’an.” In Lucinda Mosher & David Marshall, eds., The 

Community of Believers Christian and Muslim Perspectives. 

Washington, DC.: Georgetown University Press, 2013.  

Ahmad Syafii Maarif, “Muhammad Asad, Risalah al-Qur’an dan Dunia 

Melayu,” diakses 1 Jan 2020 https://irfront.org/print/9931.  

Al-Faruqi, I.R. Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life. 

Herndon, Virginia: IIIT, 1992. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Islam: An Introduction. Tr. Syed Bashir Ahmad 

Kashmiri. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2010. 

Al-Shinqiti, Muhammad al-Mukhtar. Intelektual Muslim Terbaik Abad 

ke-20 (Khiratul ‘Uqul al-Muslimah fi’l-Qarn al-‘Ishrin). Tr. 

Mohammad Syafiq Ismail. Kuala Lumpur: ABIM Press, 2020.  

Al-Zamakhshari, Abu al-Qasim Mahmud b. ‘Umar. Al-Kashshaf ‘an 

Haqa’iq al-Tanzil, ed. W. Nassau Lees. Calcutta: W. Nassau Lees, 

1856. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

105 
 

Asad, Muhammad. The Message of the Qur’an. Gibraltar: Dar al-

Andalus, 1980. 

Asad, Muhammad. The Road to Mecca, 4th rev. ed. Louisville, KY: Fons 

Vitae, 1980. 

Asad, Muhammad. The Principles of State and Government in Islam. 

Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980. 

Asad, Muhammad. Islam at the Crossroads. Gibraltar: Dar al-Andalus, 

1982. 

Asad, Muhammad. Islam di Simpang Jalan. Tr. M. Hashem. Bandung: 

Pustaka, 1983. 

Asad, Muhammad. Jalan Ke Makkah. Tr. Fuad Hashem. Bandung: 

Penerbit Mizan, 1985. 

Asad, Muhammad. Sebuah Kajian tentang Sistem Pemerintahan dalam 

Islam. Tr. Afif Mohammad. Bandung: Pustaka, 1985. 

Azyumardi, Azra. Islam Nusantara: Islam Indonesia dalam Politik 

Global. Jakarta: Mizan, 2018. 

H.A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin Abbas, Abdur Rahim Haitami. 

Tafsir al-Qur’an al-Karim, cet. 8. Medan: Firma Islamiyah, 1956. 

H.A. Halim Hasan, H. Zainal Arifin Abbas, Abdurrahim Haitami. Tafsir 

al-Qur’anul Karim, cet. v. Medan: Yayasan Persatuan Amal Bakti 

Sumatera Utara, 1967. 

Hamka. Lembaga Budi. Batu Caves: PTS, 2016. 

Hasan Zillur, Rahim. “Muhammad Asad Visionary Islamic Scholar.”. 

Washington Report on Middle East Affairs, 1995. 

Ilham Mirzaya Putra, Muhammad Fachran Haikal, Dian Eka Priyantoro. 

Religious Moderation in Urban Indonesia: A Regional 

Development Approaches. Ijtimaiyya: Jurnal Pengembangan 

Masyarakat Islam 18 (1), 2025.  

Kamali, Mohammad Hashim, Principles of Islamic Jurisprudence. 

Cambridge: Islamic Texts Society, 2003.  

Kamali, Mohammad Hashim. Moderation and Balance in Islam: The 

Qur’anic Principle of Wasatiyyah. Kuala Lumpur: International 

Institute of Advanced Islamic Studies (IAIS), 2010.  

Kamali, Mohammad Hashim. The Middle Path of Moderation in Islam: 

The Qur’anic Principle of al-Wasatiyyah. Oxford: Oxford 

University Press, 2015. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 77-106 | December 2025 

 

106 
 

Mohd. Kamal, Hassan. Voice of Islamic Moderation from the Malay 

World. Ipoh: Emerging Markets Innovative Research (EMIR), 

2011.  

Mohd. Kamal, Hassan. “Understanding and Explaining the Concept of 

al-Wasatiyyah in the Current World Situations”, keynote address, 

Second International Conference on Islam and Islamic Studies in 

Changing World: Challenges and Opportunities, Prince of Songkla 

University Pattani, Thailand, 14-16 January, 2011.  

Muhammad Safwan Harun, Lukman Abdullah, Muhammad Ikhlas 

Rosele. Pendekatan Wasatiyah dalam Pemikiran Fiqh al-Jihad 

Muhammad Said Ramadan al-Buti. Journal al-Muwafaqat 3, no. 1, 

2020.  

Nadzrah Ahmad, Ahmad Nabil Amir. “Wasatiyyah” in the Perspective 

of Muhammad Asad. Munich: GRIN Publishing, 2017. 

Nurcholish Madjid. Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Yayasan 

Wakaf Paramadina, 2000. 

Rida, Muhammad Rashid. Tafsir al-Qur’an al-Hakim al-Masyhur bi-

Tafsir al-Manar, 12 jil. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1999. 

Rizkhan. Alwaleed: Businessman, Billionaire, Prince. New York: 

Harper Collins Publisher, 2005. 

Sharif al-Radi, The Path of Eloquence, Imam Ali’s Sermons, Letters and 

Sayings. World Organization for Islamic Services, 1987.  

Shameem, Abdul Jalil. ‘The Voice of Moderation in Islam: Malaysia as 

an Exemplary Nation.” Unpublished PhD diss., ISTAC-IIUM, 

2014. 

Syafii, Lazuardi Ramadhan Yusuf. Moderasi Beragama dalam 

Mewujudkan Islam Rahmatan Lil Alamin. Al-Afkar Journal for 

Islamic Studies 7, no. 4, 2024. 

Talal, Asad. “Dr. Mohammad Asad – A Life for Dialogue”. International 

Symposium, King Faisal Centre for Research and Islamic Studies, 

April 11, 2011.  


