
Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

1 

SALASILAH TAREKAT NAQSYABANDIYYAH  

AL-ʿĀLIYYAH SYEIKH NĀẒIM AL-ḤAQQĀNĪ: 

ANALISIS EPISTEMOLOGI, TRADISI DAN 

ISU KEABSAHAN 

 

Genealogy of the Naqshbandī al-ʿĀliyyah Order of Sheikh 

Nāẓim al-Ḥaqqānī: an Epistemological, Traditional, and 

Legitimacy Issue Analysis 
 

i* Mohd Fuad bin Mokhtar 
ii Mardhiah binti Ahmad Sahimi, iii Siti Fazidatul Zahariah binti Mat Saleh, iv Noor 

Mumtazah binti Hashim, v Ibtisam bt. Muhammad 

 
i Jabatan Usuluddin, Fakulti Pengajian Islam, Universiti Sultan Azlan Shah, 

 Bukit Chandan, Kuala Kangsar, Perak 

fuad@usas.edu.my 

 
iiJabatan Usuluddin, Fakulti Pengajian Islam, Universiti Sultan Azlan Shah, 

 Bukit Chandan, Kuala Kangsar, Perak, mardhiahsahimi@usas.edu.my 
 

iii Jabatan Usuluddin, Fakulti Pengajian Islam, Universiti Sultan Azlan Shah, 

 Bukit Chandan, Kuala Kangsar, Perak, fazidatul@usas.edu.my, 
 

iv Jabatan Usuluddin, Fakulti Pengajian Islam, Universiti Sultan Azlan Shah, 

 Bukit Chandan, Kuala Kangsar, Perak,  mumtazah@usas.edu.my,  
 

v Jabatan Usuluddin, Fakulti Pengajian Islam, Universiti Sultan Azlan Shah, 

 Bukit Chandan, Kuala Kangsar, Perak, ibtisam@usas.edu.my.  
 

*(Corresponding author) e-mail: fuad@usas.edu.my 

 

 

 

ABSTRAK 

 

Artikel ini akan mengupas persoalan kesahihan 

salasilah dalam Tarekat Naqsyabandiyyah al-ʿĀliyyah 

yang dipimpin oleh Syeikh Nāẓim al-Ḥaqqānī. 

Salasilah dalam tarekat sufi bukan sekadar garis 

keturunan keilmuan, tetapi juga mewakili transmisi 

mailto:fuad@usas.edu.my
mailto:mardhiahsahimi@usas.edu.my
mailto:fazidatul@usas.edu.my
mailto:mumtazah@usas.edu.my
mailto:ibtisam@usas.edu.my
mailto:fuad@usas.edu.my


Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

2 

rohani yang bersifat batiniah dan mendalam. Kajian ini 

menelusuri sejarah salasilah Naqsyabandiyyah, 

menilai sumber-sumber yang mengesahkan 

kesahihannya dan menjelaskan perbezaan pendekatan 

antara sanad hadis dengan salasilah dalam ilmu 

tasawuf. Artikel ini turut membincangkan konsep 

salasilah barzakhiyyah serta pandangan ulama 

terhadap kemungkinan pertemuan dengan Nabi Khiḍr 

AS. Kaedah kajian adalah berbentuk kualitatif 

menerusi analisis dokumen dan teks klasik serta 

kontemporari. Hasil kajian mendapati bahawa 

meskipun wujud pertikaian terhadap beberapa aspek 

metodologi sanad, salasilah tarekat ini diterima luas 

dalam kalangan ulama sufi dan diperakui oleh institusi 

keagamaan rasmi. 

 

Kata Kunci: Tarekat Naqsyabandiyyah; salasilah; 

sanad tasawuf; Syeikh Nāẓim al-Ḥaqqānī; Khiḍr AS; 

barzakhiyyah. 

 

 

 

ABSTRACT 

 

This article examines the question of the authenticity 

of the lineage in the Naqshbandiyyah al-ʿĀliyyah order 

led by Syeikh Nāẓim al-Ḥaqqānī. The lineage in the 

sufi order is not just a scholarly lineage, but also 

represents a spiritual transmission that is inner and 

profound. This study traces the history of the 

Naqshbandiyyah lineage, evaluates the sources that 

confirm its authenticity, and explains the difference in 

approach between the hadith chain of command and 

lineage in sufism. Also discussed is the concept of the 

barzakhiyyah lineage and the views of scholars on the 

possibility of meeting with the Prophet Khiḍr (AS). 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

3 

The research method is qualitative through the analysis 

of classical and contemporary documents and texts. 

The results of the study found that despite disputes 

over several aspects of the methodology of the lineage, 

the lineage of this order is widely accepted among sufi 

scholars and is recognized by official religious 

institutions. 

 

Keywords: Naqshbandiyya Sufi Order; lineage; chain 

of transmission of Sufism; Sheikh Nāẓim al-Ḥaqqānī; 

Khiḍr AS; barzakhiyyah 

 

PENDAHULUAN 

 

Tarekat sufi merupakan salah satu cabang utama dalam tradisi Islam 

yang menekankan aspek kerohanian, tazkiyah al-nafs dan pencapaian 

maqam ihsan. Sejak awal perkembangan Islam, wujud kelompok yang 

menumpukan perhatian kepada hubungan rohani dengan Allah S.W.T 

melalui zikir, mujahadah dan bimbingan seorang mursyid. Dalam 

konteks ini, Tarekat Naqsyabandiyyah muncul sebagai salah satu tarekat 

muktabar yang mempunyai sejarah panjang dan pengaruh yang luas. 

 

Tarekat ini telah diasaskan oleh Syeikh Bahā’ al-Dīn al-

Naqshabandī (w. 1389M) dan sepanjang perkembangannya telah muncul 

pelbagai cabang dan aliran. Salah satu cabang yang menjadi perhatian 

ialah Tarekat Naqsyabandiyyah al-ʿĀliyyah yang dipimpin oleh Syeikh 

Nāẓim al-Ḥaqqānī (w. 2014M) yang berkembang sejak wafat gurunya 

iaitu Syeikh ʿAbd Allāh al-Dāghestānī pada 30 September 1973. Setelah 

itu, tarekat ini dikenali dengan nama Tarekat Naqsyabandiyyah 

Ḥaqqānī.1 Syeikh Nāẓim al-Ḥaqqānī telah dilahirkan pada 22 April 1922 

di Larnaca, Cyprus. Beliau  merupakan keturunan Syeikh ʿAbd al-Qādir 

al-Jīlānī dari sisi ayahnya dan Jalāl al-Dīn Rūmī dari sisi ibunya yang 

berperanan dalam penyebaran dan pengajaran tarekat ini. Pada peringkat 

 
1 Mohd Faizal Harun, Tasawuf dan Tarekat, Sejarah Perkembangan dan Alirannya di 

Malaysia, (Kedah: Universiti Utara Malaysia, 2015), 181. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

4 

awal, Syeikh Nāẓim berdakwah di Cyprus dan menyebarkan ajaran 

tarekat ini terutamanya di Turki, meskipun pada masa itu Turki sedang 

mengalami rejim sekularisme yang kuat.2  

 

Tarekat ini telah menghadapi pelbagai isu kontroversi yang 

menyebabkan Muzakarah Jawatankuasa Fatwa Majlis Kebangsaan Bagi 

Hal Ehwal Agama Islam Malaysia mengharamkan pengamalannya pada 

tahun 2000 kerana dianggap bertentangan dengan akidah Ahli Sunnah 

Waljamaah dan menyeleweng daripada ajaran Islam.3 Namun begitu, 

pada tahun 2020, Muzakarah Jawatankuasa Fatwa Majlis Kebangsaan 

Bagi Hal Ehwal Agama Islam Malaysia telah memberikan kebenaran 

untuk mengamalkan tarekat tersebut dengan syarat tidak bertentangan 

dengan akidah dan syariah Ahli Sunnah Waljamaah4 . Kebenaran ini 

kemudiannya diikuti oleh Negeri-negeri lain seperti Perak,5 Selangor, 

Sabah dan lainnya. Walau bagaimanapun hingga ke hari ini masih 

terdapat isu dan permasalahan yang ditimbulkan oleh segelintir 

masyarakat khususnya berkaitan keabsahan salasilah tarekat ini dari 

aspek sanad, kewujudan elemen ghaib seperti pertemuan dengan Nabi 

Khiḍr a.s. serta persoalan yang berkaitan dengan konsep barzakhiyyah.6  

 

 
2 Mawlana Syeikh Nāẓim al-Haqqānī, Naqshbandi Official Website, diakses pada 29 

Ogos 2025, https://www.naqshbandi.org.za/mawlana-shaykh-nazim. Lihat juga Nāẓim 

al-Haqqānī, Wikipedia, diakses pada 29 Ogos 2025, 

https://en.wikipedia.org/wiki/Nazim_Al-Haqqani. 
3  Jorden S. Nielsen, Mustafa Draper and Galina Yemelianova, “Transnational 

Sufism:The Haqqaniyya”, Bab 5, dalam buku Sufism In The West (London: 

Routledge.2006), 104. Lihat juga Kompilasi pandangan hukum Muzakkarah 

Jawatankuasa Fatwa Majlis Kebangsaan Bagi Hal Ehwal Ugama Islam Malaysia 

(Putrajaya: Jabatan Kemajuan Islam Malaysia, 2016), 10-11. 
4 Tuan Buqhairah Tuan Muhamad Adnan, “Dibenar Amal Tarekat Naqsyabandiah al-

Aliyyah Syeikh Nazim al-Haqqani” Sinar Harian, 8 April 2022. 
5  Jabatan Mufti Negeri Perak. “Fatwa Tarekat Naqsyabandiah al-‘Aliyyah Syeikh 

Nazim al-Haqqani”, Warta Kerajaan Negeri Perak, diakses pada 22 Julai 2022. Ipoh: 

Jabatan Mufti Negeri Perak. https://mufti.perak.gov.my/rakyat/koleksi-umum/warta-

kerajaan/485-fatwa-negeri-perak 
6 Mohd Asyran Kamaruzzaman, “Pemikiran akidah Shaykh Nazim al-Qubrusi menurut 

Ahli Sunnah Waljamaah”; Jurnal al-Hikmah, 11, no. 1, (2019): 46-48. 

https://www.naqshbandi.org.za/mawlana-shaykh-nazim?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/Nazim_Al-Haqqani?utm_source=chatgpt.com
https://mufti.perak.gov.my/rakyat/koleksi-umum/warta-kerajaan/485-fatwa-negeri-perak
https://mufti.perak.gov.my/rakyat/koleksi-umum/warta-kerajaan/485-fatwa-negeri-perak


Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

5 

Artikel ini bertujuan menganalisis kesahihan salasilah tarekat ini 

berdasarkan epistemologi ilmu tasawuf serta membandingkannya 

dengan kaedah sanad dalam ilmu hadis. Kajian ini juga turut meneliti 

pengiktirafan yang diberikan oleh institusi-institusi keagamaan serta 

tokoh-tokoh tasawuf terhadap kedudukan tarekat ini. 

 

PERBINCANGAN 

 

KEPENTINGAN SALASILAH DALAM TAREKAT TASAWUF 

 

Dalam perspektif ilmu tarekat, salasilah merujuk kepada makna 

rangkaian perguruan, didikan kerohanian dan pemindahan ilmu, amalan 

dan hal ehwal kerohanian. Ia merupakan kesinambungan rangkaian 

hubungan antara para syeikh yang memimpin dari satu generasi ke satu 

generasi berikutnya tanpa terputus. Rangkaian salasilah tersebut 

terbentuk melalui proses tarbiah dan irsyād, hubungan ṣuḥbah 

(persahabatan dan perdampingan) serta pengahayatan adab-adab tarekat 

seperti talkin, baiah, adab-adab terhadap syeikh dan ikhwan, pemberian 

keizinan, dan praktik-praktik lain yang berkaitan dengannya.7 

 

Ilmu tasawuf merupakan cabang ilmu dalam Islam yang 

menekankan dimensi spiritual dan pembinaan akhlak batiniah seorang 

hamba dalam mendekatkan diri kepada Allah SWT. Oleh sebab itu, 

hubungan rohani yang bersambung melalui sanad atau salasilah adalah 

sangat penting. Sanad salasilah ini merujuk kepada rangkaian guru dan 

murid yang bersambung secara terus-menerus hingga sampai kepada 

Rasulullah SAW. 

 

Kepentingan sanad dalam tasawuf tidak hanya bersifat simbolik, 

tetapi memiliki nilai epistemologi dan spiritual yang tinggi. Sanad dalam 

tasawuf berfungsi sebagai pengawal keaslian ajaran, sekaligus sebagai 

 
7  Abdul Manam bin Mohamad al-Merbawi, Jabatan Usuludddin, Fakulti Pengajian 

Kontemporari Islam UNISZA bertajuk “Silsilah dalam ilmu Tarekat” yang dimuatkan 

dalam facebook Jabatan Mufti Kerajaan Negeri, Negeri Sembilan Darul Khusus 

bertarikh 20 Desember 2017. Rujuk https://www.facebook.com/muftins/posts/silsilah-

dalam-ilmu-tarekatdr-abdul-manam-bin-mohamad-al-merbawijabatan-usuludddin. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

6 

medium penyaluran barakah dan autoriti rohaniah. Melalui sanad yang 

sah, seorang murid (sālik) diyakini menerima bukan hanya ilmu, tetapi 

juga pengalaman rohani yang autentik.8 

 

Mantan Syeikh al-Azhar ke-46, Syeikh ʿAbd al-Ḥalīm Maḥmūd 

menyatakan tentang kepentingan kesahihan salasilah dalam memastikan 

keabsahan tarekat serta sebagai syarat penting dalam tasawuf. 9 

Kepentingannya juga diperakui oleh Ibn Ḥajar al-Haytamī,10 Dr. ʿAbd 

al-Raḥīm al-Khaznawī 11  dan yang lain-lain. Prof Madya Dr. Abdul 

Manam melalui kajian beliau turut memperakui kesahihan sanad tarekat 

Naqsyabandiyyah. Menurut beliau, salasilah merupakan perkara asasi 

bagi sesuatu tarekat. Ia pada hakikatnya merupakan rantaian ṣuḥbah 

(perdampingan/persahabatan) dan pengambilan adab-adab tarekat dari 

satu generasi ke satu generasi seterusnya. Menurut pandangan dalam 

tradisi tarekat, memiliki salasilah yang benar dan bersambung dengan 

hadrat kenabian merupakan satu syarat asasi dalam perjalanan tarekat. 

Ketiadaan salasilah yang muktabar menyebabkan peningkatan ke darjat-

darjat tasawuf tidak dapat dicapai. Orang yang tidak memiliki salasilah 

juga tidak diakui sebagai pewaris Nabi SAW dalam ilmu kerohanian 

serta tidak boleh diambil baiah daripadanya.12  

 

Oleh sebab itu, perbahasan mengenai sanad salasilah dalam 

tasawuf menjadi wacana yang sangat penting untuk memahami 

 
8 Abdul Manam Mohamad, “Silsilah Dalam Ilmu Tarekat,” dlm. Prosiding Diskusi 

Tarekat Tasawuf Negeri Sembilan, (Negeri Sembilan: Jabatan Mufti Kerajaan Negeri 

Negeri Sembilan dan Majlis Agama Islam Negeri Sembilan, 22-24 November 2011), 

37. 
9 ʿAbd al- Ḥalīm Maḥmūd., “Al-Madrasah al-Syādhiliyyah al-Ḥadīsah wa Imāmuhā 

Abū al- Ḥasan al-Shādhiliy”, (Beirut: Dār al-Kutub al- Ḥadīthah, 1968), 38. 
10 Ibn Ḥajar al-Haytamī, “al-Fatāwā al-Ḥadīthiyyah”, (Beirut: Dār al-Fikr, t.t), 240.  
11 ʿAbd al-Rahim al-Khaznawī, al-Ṭarīqah al-Naqsyabandiyyah Nasy’atuhā Uṣūluhā 

Taṭawwaruhā, (Cairo: Muassasah al-Kutub al-Thaqāfiyyah, 2015), 40. 
12 Abdul Manam Mohamad, “Tarekat Naqsyabandiyah: Perkembangan dan Sumbangan 

Ikhwannya di Malaysia,” Kertas kerja dibentangkan dalam Munaqashah Sufi peringkat 

Kebangsaan (Negeri Sembilan: Jabatan Mufti Kerajaan Negeri Sembilan Darul Khusus, 

2004) 48. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

7 

mekanisme pewarisan ilmu dan pengalaman spiritual secara sahih dalam 

tradisi tarekat.  

 

ISU-ISU BERKAITAN SALASILAH TAREKAT 

NAQSYABANDIYYAH AL-ʿĀLIYYAH SYEIKH NĀẒIM AL-

ḤAQQĀNĪ DAN PENJELASAN 

 

a) Rantaian Salasilah 

Salasilah merupakan perkara asasi bagi sesuatu tarekat. Ia berlaku 

melalui ṣuḥbah atau perdampingan dan persahabatan dari satu generasi 

ke satu generasi.13 Memiliki salasilah yang berturutan dan bersambung 

hingga ke Nabi Muhammad S.A.W merupakan syarat asas dalam 

perjalanan tarekat. Tanpa salasilah, peningkatan ke maqam-maqam 

tasawuf dianggap tidak tercapai dengan sempurna.14  

 

Salasilah Tarekat Naqsyabandiyyah Ḥaqqānī bermula daripada 

Rasulullah S.A.W kepada Sayyidinā Abū Bakr kemudian melalui tokoh-

tokoh besar seperti Jaʿfar al-Ṣādiq, Abū Yazīd al-Bisṭamī, ʿAbd al-

Khāliq al-Ghujdawānī hingga ke Syeikh Bahā’ al-Dīn al-Naqshabandī. 

Dari situ ia bersambung hingga ke Syeikh Nāẓim al-Ḥaqqānī sebagai 

pewaris ke-40, kemudian kepada anak beliau, Syeikh Muḥammad ʿĀdil 

al-Ḥaqqānī.15 

 

Rantaian Salasilah Tarekat Naqsyabandiyah adalah sebagaimana di 

bawah:  

i) Sayyidinā Muḥammad SAW (W.11 H/632 M) 

ii) Sayyidinā Abu Bakr al-Ṣiddīq (W.13 H/634 M) 

iii) Sayyidinā Salmān al-Fārisī (W.33 H/654 M) 

iv) Sayyidinā Qāsim Ibn Muḥammad Ibn Abū Bakr (W. 108 H/726 M) 

 
13 Abdul Manam Mohamad, “Tarekat Naqsyabandiyah: Perkembangan dan Sumbangan 

Ikhwannya di Malaysia, 48. 
14 Abdul Manam Mohamad, “Tarekat Naqsyabandiyah: Perkembangan dan Sumbangan 

Ikhwannya di Malaysia, 48. 
15 Mohd Faizal Harun, Sejarah Tarekat Pertumbuhan dan Penyebaran di Dunia Islam, 

(Sintok: Universiti Utara Malaysia, 2018), 187. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

8 

v) Sayyidinā Ja‛far al-Ṣādiq Ibn Muḥammad al-Bakīr (W. 148 H/ 765 

M) 

vi) Sayyidinā Abū Yazīd al-Bisṭāmī (W. 261 H/ 875 M) 

vii) Sayyidinā Abū al-Ḥasan al-Kharkhānī (W. 425 H/1033 M) 

viii) Sayyidinā Abū ʿAlī al-Faḍl al-Farmadhī (W. 447 H/ 1084 M) 

ix) Sayyidinā Abū Yaʿqūb Yūsuf al-Ḥamadānī (W.535 H/1140 M) 

x) Abū al-‛Abbās Sayyidinā Khiḍr AS 

xi) Sayyidinā ‛Abd al-Khāliq al-Ghujdawānī (W.575 H/1179 M) 

xii) Sayyidinā Muḥammad ʿĀrif al-Riyākūrī al-Rāmitīnī 

(W.636H/1239M) 

xiii) Sayyidinā Maḥmūd al-Anjīrī al-Faghnawī (W.717H/1317M) 

xiv) Sayyidinā ʿAzīzān al-Naṣṣāj al-Rāmitānī (W.721H/1321M) 

xv) Sayyidinā Muḥammad Bābā al-Sāmāsī (W.755H/1354M) 

xvi) Sayyidinā Amīr Kulāl (W.772H/1370M) 

xvii) Sayyidinā Muḥammad Bahaʾ al-Dīn al-Naqshabandī 

(W.791H/1388M) 

xviii) Sayyidinā ʿAlāʾ al-Dīn al-ʿAṭṭār (W.802H/1400M) 

xix) Sayyidinā Yaʿqūb al-Charkhī (W.851H/1447M) 

xx) Sayyidinā ʿUbayd Allāh al-Aḥrārī al-Samarqandī (W.895H/1490M) 

xxi) Sayyidinā Muḥammad al-Zāhid (W.936H/1529M) 

xxii) Sayyidinā Muḥammad Darwīsh (W.970H/1562M) 

xxiii) Sayyidinā Muḥammad al-Amkīnākī (W.1008H/1599M) 

xxiv) Sayyidinā Muḥammad al-Bāqī (W.1014H/1605M) 

xxv) Sayyidinā Aḥmad al-Fārūqī al-Sirhindī al-Mujaddidī 

(W.1034H/1624M) 

xxvi) Sayyidinā Muḥammad Maʿṣūm al-ʿUmarī al-Aḥmadī 

(W.1079H/1688M) 

xxvii) Sayyidinā Sayf al-Dīn al-ʿUmarī al-Aḥmadī (W.1095H/1684M) 

xxviii) Sayyidinā Muḥammad Nūr al-Badwānī (W.1135H/1723M) 

xxix) Sayyidinā Shams al-Dīn Ḥabīb Allāh al-Mirjānī 

(W.1195H/1781M) 

xxx) Sayyidinā ʿAbd Allāh al-Dihlawī (W.1241H/1825M) 

xxxi) Sayyidinā Syeikh Ḍiyaʾ al-Dīn Khālid ibn Aḥmad al-Baghdādī   

(W.1242H/1827M) 

xxxii) Ismāʿīl al-Anārānī (W.1255H/1840M) 

xxxiii) Khāṣ Muḥammad al-Dāghistānī (W.1260H/1844M) 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

9 

xxxiv) Muḥammad Afandī Yaraqī (W.1265H/1848M) 

xxxv) Saʿīd Jamāl al-Dīn al-Qumuqī (W.1285H/1869M) 

xxxvi) Abū Aḥmad Saqhurī (W.1299H/1882M) 

xxxvii) Abū Muḥammad al-Madanī (W.1331H/1913M) 

xxxviii) Sharīf al-Dīn al-Dāghistānī (W.1335H/1936M) 

xxxix) ʿAbd Allāh al-Fāʾiẓ al-Dāghistānī (W.1393H/1973M) 

xl) Muḥammad Nāẓim al-Ḥaqqānī (W.1435H/2014M) 

xli) Syeikh Muḥammad ʿĀdil al-Ḥaqqānī (Lahir 29 Mac 1957) 

 

Salasilah di atas menunjukkan tarekat Naqsyabandi Syeikh Nāẓim al-

Ḥaqqānī adalah sabit dan sah secara ilmu tarekat dan juga fakta sejarah. 

Ia diperkukuhkan dengan kenyataan yang dinyatakan oleh beberapa 

badan rasmi tarekat seperti Jam'iyyah Ahlith Thariqah al-Mu'tabarah 

an-Nahdliyyah (JATMAN) yang mengiktiraf dan memutuskan Tarekat 

Naqshabandi Syeikh Nāẓim al-Ḥaqqānī sebagai muktabar.16 Begitu juga 

perakuan yang diberikan oleh Jilsah al-Turuq al-Sufiyyah Jabatan Mufti 

Kerajaan Negeri Sembilan yang telah meluluskan pendaftarannya pada 

tahun 2018.17 

 

Perkara ini turut diperakui oleh ʿAbd al-Raḥīm al-Khaznawī dan 

Dr. ʿAbd ʿAzīz al-Qubayṭī dalam tesis Ph.D mereka yang mengiktiraf 

dan memperakui sanad tarekat ini.18 Penekanan dalam rantaian ini bukan 

sahaja pada kesinambungan formal, tetapi juga pada ṣuḥbah, iaitu 

hubungan batin dan latihan adab yang berterusan antara guru dan murid, 

baiah dan talkin.19 

 
16 Abdullah Zawawi et al., “Pemikiran akidah Syeikh Nazim al-Qubrusi menurut ahli 

Sunnah Waljamaah ulasan kritikal terhadap dakwaan dalam isu tasawuf”, dlm. Jurnul 

al-Hikmah, 13 no 2, (2021): 10. 
17 Abdullah Zawawi et al., “Pemikiran akidah Syeikh Nazim al-Qubrusi menurut ahli 

Sunnah Waljamaah ulasan kritikal terhadap dakwaan dalam isu tasawuf; Bernama, 

Tarekat Naqsyabandiyah al-Aliyyah Sheikh Nazim al-Haqqani registered in Negeri 

Sembilan, 11 April 2022, https://www.bernama.com/en/news.php?id=2070955. 
18 Abdullah Zawawi et al., “Pemikiran akidah Syeikh Nazim al-Qubrusi menurut ahli 

Sunnah Waljamaah ulasan kritikal terhadap dakwaan dalam isu tasawuf, 10. 
19  Zakaria Stapa, “Sanad Tarekat: Sejauh mana sandarannya kepada amalan para 

sahabat.” Kertas kerja ini dibentangkan di dalam Seminar Sufi menurut pendekatan 

wasatiyah peringkat kebangsaan. (Jabatan Kemajuan Islam Malaysia (JAKIM), Jabatan 

https://www.bernama.com/en/news.php?id=2070955


Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

10 

b) Tidak Berasaskan Hadis Baginda Rasulullah SAW 

Salasilah tarekat Naqsyabandiyyah al-ʿĀliyyah Syeikh Nāẓim al-

Ḥaqqānī tidak tersebut dalam kitab-kitab sunan hadis Baginda 

Rasulullah SAW. Sumber tarekat dirujuk bukan kepada kitab sunan atau 

hadis. Ini berlaku kepada semua amalan tarekat termasuk tarekat 

Naqsyabandī Syeikh Nāẓim al-Ḥaqqānī. Tarekat tersebut yang dipimpin 

oleh Syeikh Muhammad Nāẓim al-Ḥaqqānī telah diasaskan oleh Syeikh 

Bahā’ al-Dīn al-Naqshabandī. Syeikh Nāẓim adalah syeikh yang ke 40 

yang menerimanya daripada Syeikh ʿAbd Allāh al-Dāghistānī. Ia tidak 

disebut dalam mana-mana kitab sunan, tidak berasaskan kepada ḥadīth 

ṣaḥīḥ tetapi hanya diperakui oleh ulama tasawuf sahaja. Tarekat ini 

mendakwa salasilahnya bermula daripada Muḥammad Bahaʾ al-Dīn 

Shāh Naqshabandīyyah al-Bukhārī, sebagaimana yang telah dinyatakan 

di atas.   

 

Apabila membahaskan dakwaan berkenaan salasilah tarekat 

tersebut yang tidak dinyatakan dan disebut dalam mana-mana kitab 

sunan atau hadis, maka ia perlu dilihat dalam konteks yang lebih luas, 

bukan hanya dalam disiplin ilmu hadis sahaja. Ini kerana salasilah tarekat 

berkaitan dengan ilmu tasawuf, perlu dirujuk dalam konteks disiplin 

ilmu tasawuf yang diperakui olah para ulama sufi. Penurunan salasilah 

daripada Nabi Muhammad SAW kepada para sahabat seterusnya kepada 

para tabiin sehingga kepada tokoh-tokoh guru tarekat sekarang adalah 

berdasarkan kepada beberapa aspek amalan utama iaitu ṣuḥbah, 

perjalanan Nabi, bayʿah dan talkin.20 Keempat-empat aspek ini menjadi 

syarat utama dalam memastikan salasilah tarekat tidak terputus dan 

bersambung hingga kepada Rasulullah SAW.  

 

 
Mufti Negeri Melaka, Institut Wasatiyyah Malaysia (IWM), Jabatan Agama Islam 

Melaka (JAIM) dan Majlis Agama Islam Melaka (MAIM), 2016), 1-17. 
20  Zakaria Stapa, “Sanad Tarekat: Sejauh mana sandarannya kepada amalan para 

sahabat.” Kertas kerja ini dibentangkan di dalam Seminar Sufi menurut pendekatan 

wasatiyah peringkat kebangsaan. (Jabatan Kemajuan Islam Malaysia (JAKIM), Jabatan 

Mufti Negeri Melaka, Institut Wasatiyyah Malaysia (IWM), Jabatan Agama Islam 

Melaka (JAIM) dan Majlis Agama Islam Melaka (MAIM), 2016) 3. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

11 

Justeru itu, untuk melihat dan meninjau sejauh mana golongan sufi 

bersanadkan amalan para sahabat RA dalam amalan-amalan utama yang 

mereka amalkan dalam disiplin ilmu tasawuf adalah benar dari amalan 

sahabat dan Rasulullah SAW, maka persoalan di atas diambil keutamaan 

oleh golongan tasawuf bagi memastikan salasilahnya adalah sah dan 

bersambung. Ini bermakna, konsep sanad atau salasilah yang diamalkan 

dalam ilmu tasawuf adalah berbeza, tidak sebagaimana yang berlaku 

dalam ilmu hadis. Sanad yang diguna pakai dalam ilmu hadis tidak 

semestinya memakan masa yang lama dan tidak pula memerlukan 

tarbiah dan irsyād, sedangkan salasilah memerlukan ṣuḥbah serta 

pengambilan pelbagai adab, tarbiah dan irsyād yang tentunya memakan 

masa yang lama.21 Sanad dalam hadis menekankan ketepatan penukilan 

teks dan kesahihan perawi, sementara dalam tasawuf salasilah lebih 

menekankan kesan rohani, barakah, dan kesinambungan adab. Ulama 

seperti al-Qushayrī dan al-Ghazālī menjelaskan bahawa ilmu tasawuf 

hanya dapat diturunkan melalui penyucian jiwa, bukan sekadar hafalan 

atau pernyataan lisan.  

 

Dengan ini, amalan yang diamalkan oleh kumpulan tarekat 

berbentuk zikir dan amalan lainnya adalah ma’thūr daripada para sahabat 

RA berkesinambungan hingga kepada Rasulullah SAW. 

 

c) Berasaskan Silsilah Barzakhiyyah Dan Pertemuan Dengan Nabi 

Khiḍr AS 

Konsep silsilah barzakhiyyah merujuk kepada periwayatan ilmu 

daripada tokoh sufi yang telah wafat melalui mimpi, ilham atau 

pengalaman rohani. Dalam Tarekat Naqsyabandiyyah Ḥaqqānī, 

beberapa tokoh seperti Abu Yazid al-Bisṭāmī dikatakan menerima ilmu 

secara ghaib daripada Jaʿfar al-Ṣādiq. Ini dipertikaikan dari sudut sejarah, 

tetapi diterima dalam kerangka pengalaman rohani oleh ahli tasawuf. 

Salasilah seumpama ini adalah berasaskan kepada apa yang diistilahkan 

oleh ahli tarekat dengan nama silsilah barzakhiyyah; iaitu periwayatan 

seseorang yang masih hidup daripada orang atau syeikh tarekat yang 

telah wafat melalui mimpi atau jalur lain yang tidak berlaku di alam zahir 

 
21  Zakaria Stapa, Sanad Tarekat: Sejauh Mana Sandaran Kepada Amalan Para 

Sahabat, (JAKIM: Putrajaya, 2025), 4.  



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

12 

atau pertemuan secara ruḥī. 22  Keharusan bertemu Nabi Khiḍir a.s 

diperakui oleh Imam Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Syeikh ʿAbd al-Majid al-

Khānī, Imam Ibn Ḥajar al-Haytamī, Syeikh al-Azhar Syeikh ʿAbd al-

Ḥalīm Maḥmūd r.h dan yang lain-lain. Menurut Syeikh Hisham Kabbānī, 

Syeikh Nāẓim merupakan orang yang terakhir dalam salasilah 

Naqsyabandī yang disebut sebagai “Silsilah Rantai Emas Naqsyabandī 

Ḥaqqānī”.23 Mohd Asyran et al., dalam kertas kerjanya yang bertajuk; 

“Dakwah Syeikh Nāẓim al-Qubruṣī: Antara Penerimaan dan Penolakan”, 

menyatakan terdapat pertikaian dalam kalangan ulama tarekat terhadap 

salasilah ini, kerana Syeikh Hishām meletakkan Nabi Khiḍr AS sebagai 

salah seorang guru spiritual dalam salasilah tarekat tersebut. Ini tidak 

didapati dalam salasilah Naqsyabandī yang lainnya melainkan 

Naqsyabandī Ḥaqqānī.24 Perkara inilah yang disebut sebagai ‘uwaysī’, 

iaitu salasilah yang diperolehi secara spiritual.25  

 

Mohd Asyran menyatakan; terdapat beberapa nama yang disebut 

dalam salasilah Naqsyabandī Ḥaqqānī ini menerima tarekat secara 

barzakhī iaitu Abū Yazīd al-Bisṭāmī (w. 784M) yang mengambil 

daripada Sayyidinā Jaʿfar al-Ṣādiq (w. 765M), kemudian Abū al-Ḥasan 

 
22 Faudzinaim Badaruddin dan Muhammad Khairi Mahyuddin, Autoriti Sanad Tarekat 

dan Peranannya dalam Ilmu Tasawuf, (Universiti Kebangsaan Malaysia (UKM): 

Bangi, 2021), 38. 
23 Abdullah Zawawi et al., “Pemikiran akidah Syeikh Nazim al-Qubrusi menurut ahli 

Sunnah Waljamaah ulasan kritikal terhadap dakwaan dalam isu tasawuf”, 3-34. 
24  Kenyataan berkaitan Syeikh Hishām meletakkan Nabi Khiḍr a.s sebagai salah 

seorang guru spiritual dalam salasilah tarekat tersebut adalah berdasarkan tulisan dan 

kajian Mohd Asyran Kamaruzzaman. Rujuk: Mohd Asyran Kamaruzzaman. Pemikiran 

akidah Shaykh Nazim al-Qubrusi menurut Ahli Sunnah Waljamaah, Ph.D., (Bangi: 

Universiti Kebangsaan Malaysia,2020) 50. Walau bagaimanapun terdapat pendapat 

yang menekankan dan menampilkan Saydina Khiḍr a.s sebagai salah seorang guru 

rohani ghaib dalam salasilah (rantai) spiritual tarekat ialah Syeikh Nāẓim al-Haqqāni, 

dan ajaran ini kemudian diperluas serta dijelaskan secara terbuka oleh murid utamanya, 

Syeikh Hishām Kabbānī. Rujuk halaman rasmi Naqshabandī “The Naqshbandi Golden 

Chain/ The Chain” dalam https://naqshbandi.org/tariqa/living-masters/shaykh-

muhammad-hisham-kabbani. 
25 Faudzinaim Badaruddin dan Muhammad Khairi Mahyuddin, Autoriti Sanad Tarekat 

dan Peranannya dalam Ilmu Tasawuf, (Universiti Kebangsaan Malaysia (UKM): 

Bangi, 2021) 38. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

13 

al-Kharqānī (w. 1034M) yang mengambil daripada Abū Yazīd al-

Bisṭāmī. Kemudian, Abū Yaʿqūb Yūsuf al-Hamadānī (1109-1140M) 

yang mengambil daripada ʿAbd al-Khāliq al-Ghujdawānī (w. 1220M). 

Seterusnya, pendiri tarekat Naqsyabandī sendiri, Syeikh Muḥammad 

Bahaʾ al-Dīn al-Naqshabandī (1318-1389M) yang mengambil dari ʿAbd 

al-Khāliq al-Ghujdawānī khusus secara barzakh.26 Kaedah periwayatan 

seumpama ini adalah bercanggah dengan kaedah periwayatan yang 

berlaku dalam disiplin ilmu hadis. 

 

Para ulama berselisih pandangan mengenai keharusan bertemu 

Nabi Khiḍr AS Imam al-Suyūṭī (w. 911H) menjelaskan keharusan 

bertemu dengan Nabi Khidr AS.27 Begitu juga Imam al-Nawawī dalam 

Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim menyatakan keharusan berlaku disisi jumhur 

ulama.28 Beliau menyatakan bahawasanya Nabi Khiḍr AS hidup, wujud 

dalam kalangan kita dan ia disepakati di sisi ahli tasawuf, ahl ṣalaḥ dan 

ahl ma’rifah. Ramai pengkaji yang menulis berkenaan Nabi Khiḍr AS 

masih hidup. Pelbagai hadis juga banyak ditemui berkenaan isu ini, 

sekalipun ḍaʿīf, tetapi banyak ṭuruq dan khabar yang 

memperkukuhkannya. Selain itu, isu berkenaan Nabi Khiḍr AS juga 

disebut dalam kitab al-Hadāʾiq al-Wardiyyah oleh Shyeikh ʿAbd Majīd 

al-Khānī (w. 1318 H) bahawa Syeikh ʿAbd Khāliq al-Ghujdawānī 

 
26 Mohd Asyran Kamaruzzaman, Pemikiran akidah Shaykh Nazim al-Qubrusi menurut 

Ahli Sunnah Waljamaah, Ph.D, (Bangi: Universiti Kebangsaan Malaysia,2020), 40 & 

50. 
27 Imam al-Suyūṭī menyebut dan mengulas naratif klasik tentang kisah pertemuan Nabi 

Mūsā a.s dengan Khiḍr a.s (kisah yang disebutkan dalam Al-Qur’ān surah al-Kahf) dan 

perbahasan ulama tentang makna ilmu batin (العلم الباطن) berbanding ilmu zahir. Beliau 

merujuk bahawa ada ulama yang menganggap ilmu Nabi Khiḍr a.s sebagai ilmu khāṣ 

(rahsia) yang bukan untuk di ajar secara terbuka, lalu menukil pendapat yang 

menegaskan tidak ada percanggahan antara ilmu zahir dan batin. Al-Suyūṭī juga 

menyebutkan bahawa persoalan dan riwayat tentang Khiḍr telah dibincangkan dalam 

banyak kitab lama (contohnya Ḥilyat al-Awliyāʼ dan karya-karya tasawuf lain). Rujuk 

al-Suyūṭī, Ta’yīd al-Haqīqah al-’Āliyah wa Tasyyīd al-Ṭarīqah al-Syādhiliyyah. 

Pentahqiq: al-Muḥaddith ‘Abdullah al-Ghumārī. (t.tp: al-Maṭba’ah al-Islāmiyyah,1934) 

88 – 89. 
28 Al-Nawawī, Al-Minhaj Syarah Shahih Muslim, (Indonesia: Darus Sunnah, tt) Jilid 

11, Bab 46: Diantara Keutamaan Khidir A.S, Tafsir hadits: 6113-6118, 115. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

14 

mengambil ilmu daripada Nabi Khiḍr AS.29 Dengan ini, ia membuktikan 

keharusan untuk bertemu dan berjumpa dengan Nabi Khiḍr AS dan 

menerima pengajaran-pengajaran tertentu untuk diamalkan sebagaimana 

yang berlaku dalam sesuatu kumpulan tarekat.  

 

Berdasarkan keterangan di atas, ia menunjukkan keharusan 

bertemu dengan Nabi Allah Khiḍr AS dan ini juga turut berlaku dalam 

salasilah rantaian dalam tarekat Naqsyabandiyyah. Salasilah ini 

dinamakan dengan nama silsilah barzakhiyyah di sisi ahli tasawuf.30  

 

KESIMPULAN 

 

Kajian ini menegaskan bahawa salasilah Tarekat Naqsyabandiyyah al-

ʿĀliyyah Syeikh Nāẓim al-Ḥaqqānī adalah sah menurut disiplin ilmu 

tasawuf, meskipun tidak memenuhi piawaian sanad dalam disiplin ilmu 

hadis. Kesahihan tersebut diukur berdasarkan prinsip utama dalam 

tradisi tasawuf seperti ṣuḥbah, baiah, talkin dan kesinambungan adab 

serta bimbingan spiritual daripada guru kepada murid. 

 

Konsep barzakhiyyah dan pertemuan dengan Nabi Khiḍr AS, 

walaupun menimbulkan perbezaan pandangan, namun ia diterima dalam 

kerangka epistemologi tasawuf yang mengiktiraf kewujudan 

pengalaman rohani dan ilham sebagai salah satu bentuk pewarisan ilmu 

kerohanian. Oleh itu, pendekatan menilai kesahihan salasilah tarekat 

hendaklah dilihat secara interdisiplin, iaitu dengan menghormati 

metodologi tasawuf tanpa menafikan piawaian syariah dan hadis. 

 

Secara keseluruhannya, salasilah Tarekat Naqsyabandiyyah al-

ʿĀliyyah Syeikh Nāẓim al-Ḥaqqānī mencerminkan keterikatan antara 

 
29  ‘Abd al-Majīd al Khānī, al-Ḥadāiq al-Wardiyyah fī Ḥaqāiq Ajilla’ al-

Naqsyabandiyyah, cetakan ke-2, (Iraq: Aras Publisher,2002) 160. 
30 Faudzinaim Badaruddin & Muhammad Khairi Mahyuddin. Autoriti Sanad Tarekat 

dan Peranannya dalam Ilmu Tasawuf. International Journal of Islamic Thought. Vol. 

20 Dec. (2021): 38.  

https://www.academia.edu/79054123/Autoriti_Sanad_Tarekat_dan_Peranannya_dala

m_Ilmu_Tasawuf 

https://www.academia.edu/79054123/Autoriti_Sanad_Tarekat_dan_Peranannya_dalam_Ilmu_Tasawuf
https://www.academia.edu/79054123/Autoriti_Sanad_Tarekat_dan_Peranannya_dalam_Ilmu_Tasawuf


Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

15 

kesinambungan sejarah, sanad rohani dan legitimasi ilmiah, 

menjadikannya satu contoh penting bagi memahami bagaimana warisan 

tasawuf terus hidup dan diterima dalam masyarakat Islam kontemporari. 

 

RUJUKAN 

 

ʿAbd al-Ḥalīm Maḥmūd. al-Madrasah al-Shādhiliyyah al-Ḥadīthah wa 

Imāmuha Abū al-Ḥasan al-Shādhilī. Dār al-Kutub al-Ḥadīthah, 

t.t. 

ʿAbd al-Ḥalīm Maḥmūd. al-Qaḍāyā fī al-Taṣawwuf: al-Madrasah al-

Shādhiliyyah. Kaherah: Dār al-Maʿārif, 1999. 

ʿAbd al-Majīd al-Khānī. al-Ḥadāiq al-Wardiyyah fī Ḥaqāiq Ajillā al-

Naqsyabandiyyah. Irbil, Iraq: Aras Publisher, 2002. 

ʿAbd al-Raḥīm al-Khaznawī. al-Ṭarīqah al-Naqshabandiyyah: 

Nasyatuhā, Uṣūluhā, Taṭawwuruhā. Beirut: Muassasah al-Kutub 

al-Thaqāfiyyah, 2015. 

Abdul Manam Mohamad, “Silsilah Dalam Ilmu Tarekat”. Prosiding 

dibentangkan di Diskusi Tarekat Tasawuf Negeri Sembilan. 

Jabatan Mufti Kerajaan Negeri Negeri Sembilan dan Majlis 

Agama Islam Negeri Sembilan, November 22-24, 2011. 

Abdul Manam Mohamad. Tarekat Naqsyabandiyah: Perkembangan dan 

Sumbangan Ikhwannya di Malaysia. Negeri Sembilan: Jabatan 

Mufti Negeri Sembilan, 2004. 

Ahmad Arif Zulkefli et al. “Penilaian Kritis Disertasi ‘Pemikiran Akidah 

Shaykh Nāẓim al-Qubrusi Menurut Ahli Sunnah Wal Jamaah’. 

[Critical Evaluation Of The Dissertation 'Pemikiran Akidah 

Shaykh Nāẓim Al-Qubrusimenurut Ahli Sunnah Wal Jamaah': A 

Study Of Divine Issues]”. Jurnal Islam Dan Masyarakat 

Kontemporari, vol.24, no. 2 (2023): 52-72.  

Faudzinaim Badaruddin dan Muhammad Khairi Mahyuddin. “Autoriti 

Sanad Tarekat dan Peranannya dalam Ilmu Tasawuf”. 

International Journal of Islamic Thought, vol.  20 (2021): 34-44. 

Gerdien Jonker. “The Evolution of the Naqshbandi-Mujaddidi 

Sulaymani in Germany”. Dlm. Sufism in the West, London: 

Routledge, 2006. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

16 

Ibn Ḥajar al-Haytamī. al-Fatāwā al-Ḥadīthiyyah. Kaherah: Dār al-Fikr, 

t.t. 

Jorden S. Nielsen, Mustafa Draper dan Galina Yemelianova. 

“Transnational Sufism: The Ḥaqqāniyyah”. Dlm. Sufism in the 

West, London: Routledge, 2006 

Kajian Semula Tarekat Naqsyabandiah Al-'Aliah Syeikh Nāẓim Al-

Ḥaqqānī,” Jabatan Mufti Johor, diakses pada 28 Ogos 2025, 

https//said.johor.gov.my/perkhidmatan/paparan_detail_fatwa.ph

p?id=471 

Mohamad Hafiz Darpen, Muaz Bin Mohd Ghani Basri dan Ali Bin 

Abdul Jalil. “Kritikan Sanad Terhadap Riwayat Abu Yazid Al-

Bisthomi dalam Silsilah Tarekat Naqsyabandiyah”. Jamalullail 

Journal, vol. 4, no. 1 (2025): 72–90. 

Mohd Asyran Kamaruzzaman. “Pemikiran Akidah Shaykh Nāẓim al-

Qubrūṣī Menurut Ahli Sunnah Waljamaah.” Disertasi Ph.D, 

Universiti Kebangsaan Malaysia, 2020 

Mohd Asyran, Mohd Haidhar dan Kamarudin Salleh. “Dakwah Sheikh 

Nāẓim al-Qubrusi: Antara Penerimaan dan Penolakan”. Jurnal 

al-Hikmah, no 1 (2019): 41-59. 

Mohd Faizal Harun dan Muhamad Hazwan. Sejarah Tarekat: 

Pertumbuhan dan Penyebaran di Dunia Islam. Sintok: Universiti 

Utara Malaysia Press, 2018. 

Al-Nawawī, Yaḥyā Syarf. al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim. , Indonesia: 

Dārus Sunnah, t.t. 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. Taʾyīd al-Ḥaqīqah al-ʿĀliyah wa Tashyīd al-

Ṭarīqah al-Shādhiliyyah. ed. al- muḥaddith ʿAbd Allāh al-

Ghumārī. Tunisia: al-Maṭbaʿah al-Islāmiyyah, 1934. 

Warta Kerajaan Negeri Perak,” Warta Kerajaan: Enakmen Pentadbiran 

Agama Islam Perak, diakses pada 27 Ogos, 2025, 

https://mufti.perak.gov.my/images/perkhidmatan/koleksi_umum

/warta_kerajaan/naqsyabandiah.pdf 

Zakaria Stapa. “Sanad tarekat: sejauh mana sandaran kepada amalan para 

sahabat”. Kertas kerja dibentangkan di Seminar Sufi Menurut 

Pendekatan Wasatiyyah Peringkat Kebangsaan, Jabatan 

Kemajuan Islam Malaysia (JAKIM), Jabatan Mufti Negeri 

Melaka, Institut Wasatiyyah Malaysia (IWM), Jabatan Agama 

https://mufti.perak.gov.my/images/perkhidmatan/koleksi_umum/warta_kerajaan/naqsyabandiah.pdf
https://mufti.perak.gov.my/images/perkhidmatan/koleksi_umum/warta_kerajaan/naqsyabandiah.pdf


Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 1-18 | December 2025 

 

17 

Islam Melaka (JAIM) dan Majlis Agama Islam Melaka (MAIM), 

Ogos 18, (2016).  


