
Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

18 
 

 

KARĀMAH DARI SUDUT AQIDAH DAN 

TASAWWUF: ANALISIS TERHADAP PANDANGAN 

SYEIKH IBN ʿAJĪBAH 
 

Karāmah from the Perspective of ʿAqīdah and Taṣawwuf: 

An Analysis of Syeikh Ibn ʿAjībah’s View 
 

i*Ahmad Arif Zulkefli 

 
i Jabatan Usuluddin dan Perbandingan Agama dan Perbandingan Falsafah, AHAS KIRKHS, 

Universiti Islam Antarabangsa Malaysia, 53100 Kuala Lumpur, Selangor 

ahmadarif@iium.edu.my  

 

*(Corresponding author) e-mail: ahmadarif@iium.edu.my 

 
 
 

ABSTRAK 

 

Karāmah mempunyai kedudukan penting dalam 

kerangka intelektual dan kerohanian Islam. Namun, 

dalam konteks semasa, kefahaman yang kabur sering 

menimbulkan kekeliruan, khususnya dalam 

membezakan karāmah dengan muʿjizāt para nabi, 

pertolongan (maʿūnah), dan ujian berupa nikmat 

(istidrāj) lantas menyebabkan sebahagian golongan 

menolak keharusannya. Kekeliruan ini menimbulkan 

persoalan kritikal tentang kerangka yang tepat dalam 

memahami karāmah tanpa menjejaskan asas akidah 

Islam. Justeru, kajian ini bertujuan meneliti konsep 

karāmah daripada perspektif akidah Ahli Sunnah Wal 

Jamaah dan tasawuf dengan memberi fokus kepada 

pemikiran Ibn ʿAjībah (w. 1224H). Kajian ini 

menggunakan kaedah kualitatif melalui analisis 

kepustakaan dengan meneliti karya-karya beliau 

seperti al-Baḥr al-Madīd dan Īʾqāẓ al-Himam serta 

mailto:ahmadarif@iium.edu.my
mailto:ahmadarif@iium.edu.my


Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

19 
 

sumber-sumber turāth lain yang berkaitan. Hasil 

kajian menunjukkan bahawa Ibn ʿAjībah melihat 

karāmah bukan semata-mata perkara luar biasa, tetapi 

hakikat rohani yang berpaksikan pengetahuan (ʿirfān), 

pengalaman batin (dhawq), dan keadaan kerohanian 

(wujdān). Beliau menekankan bahawa intipati 

karāmah sebenar ialah keteguhan iman, kesempurnaan 

akhlak, dan kekuatan spiritual, manakala aspek 

keajaiban hanyalah perkara sampingan. Kajian ini 

turut membincangkan titik persamaan dan perbezaan 

pandangan ulama kalam serta tasawuf mengenai isu 

ini, sekali gus meletakkan Ibn ʿAjībah dalam kerangka 

perbahasan yang lebih luas. Kesimpulannya, kajian ini 

menyumbang kepada pengayaan kesarjanaan dengan 

menjelaskan kepentingan epistemologi dan kerohanian 

karāmah, di samping membentuk kerangka yang 

seimbang untuk memahami kedudukan para wali tanpa 

menyeleweng daripada prinsip akidah. Signifikan 

kajian ini terletak pada usahanya menjambatani 

ketelitian ilmu kalam dengan dimensi rohani tasawuf, 

sekaligus relevan dalam menangani cabaran 

kefahaman akidah dan spiritualiti umat Islam masa 

kini.  

Kata Kunci: karāmah; wali; akidah Ahli Sunnah Wal 

Jamaah; Tasawuf; Ibn ʿAjībah 

 

 

 

ABSTRACT 

 

The phenomenon of karāmah has long occupied an 

important position in Islamic intellectual and spiritual 

discourse. However, in contemporary times, 

ambiguous understanding of karāmah often creates 

confusion, particularly in distinguishing it from 

prophetic miracles (muʿjizāt), divine assistance 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

20 
 

(maʿūnah), and deceptive feats (istidrāj). This problem 

raises critical questions about the proper framework to 

understand karāmah without undermining the 

foundations of Islamic creed. Accordingly, this study 

aims to examine the concept of karāmah from the 

perspective of Ahl al-Sunnah wal-Jamāʿah theology 

and Sufism, with special reference to the thought of Ibn 

ʿAjībah (d. 1224H). Employing a qualitative library 

research method, this study analyzes Ibn ʿAjībah’s 

works, particularly al-Baḥr al-Madīd and Īʾqāẓ al-

Himam, alongside relevant classical theological and 

Sufi texts. The findings reveal that Ibn ʿAjībah 

presents karāmah not merely as an extraordinary event 

but as a deeper reality grounded in spiritual knowledge 

(ʿirfān), experiential taste (dhawq), and inner state 

(wujdān). His framework emphasizes that the true 

essence of karāmah lies in faith, spiritual 

steadfastness, and moral perfection, while miraculous 

phenomena are secondary manifestations. The study 

further highlights areas of convergence and divergence 

among Muslim theologians regarding karāmah, 

situating Ibn ʿAjībah’s thought within broader kalām 

and Sufi discourses. In conclusion, this research 

contributes to contemporary scholarship by clarifying 

the epistemological and spiritual significance of 

karāmah, offering a balanced framework to appreciate 

the special status of the awliyāʾ while safeguarding 

core theological principles. Its significance lies in 

bridging theological rigor with Sufi spirituality, 

providing a model that addresses both scholarly 

debates and the lived religious imagination of the 

Muslim community. 

Keywords: karāmah; awliyāʾ; Ahl al-Sunnah wal 

Jamāʿah creed; sufism; Ibn ʿAjībah 
 

 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

21 
 

PENDAHULUAN 
 

Akidah merupakan bidang terpenting dalam tradisi keilmuan Islam, 

kerana seruan kepada akidah yang benar adalah inti dakwah semua nabi, 

bermula daripada Nabi Nūḥ AS hinggalah Nabi Muḥammad SAW. 

Dalam kerangka ini, isu karāmah muncul sebagai satu tema yang kaya 

dengan perbahasan, sekaligus menjadi fokus para ulama dalam disiplin 

akidah dan tasawuf. 

 

Perbahasan mengenai karāmah masih terbuka luas untuk 

diterokai dengan pelbagai pendekatan, sama ada melalui sudut teologi, 

sejarah, atau pun pengalaman kerohanian. Dalam tradisi Ahli Sunnah 

Wal Jamaah, penerimaan terhadap karāmah para wali merupakan salah 

satu garis pembeza yang jelas daripada kelompok ahli bidʿah dan 

pengikut hawa nafsu. Bahkan, menolak karāmah sering kali menjadi 

pintu masuk kepada penolakan muʿjizat, sedangkan kedua-duanya 

tergolong dalam perkara luar biasa (khawāriq al-ʿādāt) yang berada di 

luar batas kemampuan manusia biasa.1 

 

Jika Allah SWT meneguhkan kebenaran para nabi dengan 

muʿjizat yang menyalahi kebiasaan, maka tidak mustahil juga Allah 

SWT menzahirkan karāmah pada tangan para waliNya sebagai tanda 

keredhaan dan kemuliaan. Karāmah menjadi simbol anugerah Ilahi dan 

bayangan ganjaran yang menanti mereka di akhirat. Justeru, menolak 

kewujudan karāmah tanpa alasan yang sah bererti membuka ruang untuk 

menolak muʿjizat para nabi,2 sedangkan muʿjizat ialah asas keimanan 

kepada Nabi SAW kerana ia dalil nyata kerasulan Baginda. Tanpa 

muʿjizat, tidak ada jaminan untuk percaya kepada Nabi, dan tanpa 

percaya kepada Nabi, tidak mungkin beriman kepada perkara ghaib 

seperti malaikat, kiamat, qadha dan qadar. Menolak muʿjizat bererti 

menolak kerasulan, sekaligus menolak kebenaran wahyu. 

 

 
1 Abū ʿAmr ʿUthmān Al-Salālijī, Al-ʿAqīdah al-Burhāniyyah, (Kuala Lumpur: Nour 

Publication & Consultation, 2024), 35. 
2 Ibn Rushd al-Jadd, Masā’il Abī al-Walīd Ibn Rushd al-Jadd, ed.: Muḥammad al-Ḥabīb 

(al-Maghrib: Dār al-Āfāq al-Jadīdah, 1412H/1992M), no. 119, 1: 509-510. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

22 
 

Salah seorang tokoh dari Maghribi, Syeikh Aḥmad bin ʿAjībah, tampil 

dengan naratif yang unik tentang karāmah. Namun, pandangan beliau 

masih kurang diberikan perhatian meskipun ia sangat penting dalam 

memahami khazanah rohani Islam. Maka, kajian ini berusaha meneliti 

pemikiran beliau dengan tujuan mengangkat kembali perbahasan 

karāmah dalam kerangka moden, di samping memperlihatkan struktur 

dan sistematiknya dalam disiplin akidah dan tasawuf. 

 

Secara khusus, kajian ini dibahagikan kepada tiga bahagian 

utama. Pertama, membincangkan maksud karāmah dari sudut bahasa 

dan istilah, serta perbezaannya dengan perkara luar biasa lain. Kedua, 

menyoroti kedudukan karāmah dalam akidah Ahli Sunnah serta 

pandangan ahli kalām. Ketiga, menelusuri perspektif ahli tasawuf 

tentang karāmah dengan memberi perhatian khusus kepada pemikiran 

Syeikh Aḥmad bin ʿAjībah. 

 

ANALISIS DAN PERBINCANGAN 

 

Perbahasan Pertama: Definisi Karāmah dari Sudut Bahasa dan 

Istilah 

 

a) Pengertian Karāmah dari Sudut Bahasa 

Secara bahasa, istilah karāmah berasal daripada kata dasar takrīm atau 

ikrām, yang bererti keutamaan, kemuliaan, atau pemberian yang 

dilakukan dengan penuh penghormatan. Dalam Lisān al-ʿArab 

dijelaskan bahawa al-Karīm merupakan salah satu nama dan sifat Allah 

SWT. Ia merujuk kepada Zat yang memiliki kebaikan tanpa batas, Maha 

Pemurah, serta Pemberi yang tidak pernah habis pemberianNya. Dengan 

kata lain, segala bentuk kemuliaan dan keutamaan berpunca daripada 

Allah al-Karīm, yang menjadi sumber mutlak setiap anugerah.3 

 

Dari sudut ini, karāmah difahami sebagai pemberian istimewa 

yang zahir daripada kemurahan Allah SWT, dianugerahkan kepada 

hambaNya yang taat. Ia bukan bukti kenabian, tetapi tanda kedekatan 

rohani dan maqām mulia seseorang dalam hubungannya dengan Tuhan. 

 
3 Jamāl al-Dīn ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, (Beirut: Dār Ṣādir, 1414H/1993M), 12: 510. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

23 
 

Maka, setiap karāmah hakikatnya adalah pantulan daripada sifat 

pemurah Allah SWT terhadap hamba-hamba pilihanNya. 

 

Dalam Muʿjam al-ʿAyn, istilah al-karam ditafsirkan sebagai 

“kemuliaan seseorang lelaki”, manakala ayat takarama ʿan al-shāʿināt 

bermaksud menjauhkan diri daripada perkara-perkara yang hina. Makna 

ini membawa kita kepada pemahaman bahawa kemuliaan itu lahir 

melalui kesucian diri daripada keburukan dan kekejian, yang sekaligus 

menjadi asas kepada penganugerahan karāmah.4 Pentafsiran yang 

seumpamanya turut terdapat dalam Qāmūs al-Ṣiḥāh.5 Sementara itu, 

Kamus Dewan edisi keempat menjelaskan bahawa karamah bermaksud 

suatu bentuk kemuliaan yang dikurniakan oleh Allah SWT kepada 

hamba-Nya yang dikasihi. 

 

Oleh itu, dari sudut bahasa, karāmah tidak sekadar difahami 

sebagai perkara luar biasa yang mencarik adat, tetapi lebih luas daripada 

itu. Ia merupakan lambang ketinggian rohani, kemuliaan akhlak, dan 

kejernihan jiwa seseorang. Perkara luar biasa hanyalah ekspresi zahiriah, 

sedangkan hakikatnya terletak pada kemuliaan batin yang Allah SWT 

anugerahkan kepada hambaNya.6 

 

Secara umum, kamus-kamus bahasa lain juga menekankan 

makna karāmah sebagai akhlak yang mulia, perbuatan yang baik dan 

tingkah laku yang terpuji. Hal ini menunjukkan bahawa bahasa sendiri 

sudah meletakkan asas bahawa keistimewaan rohani yang disebut 

sebagai karāmah berpunca daripada keluhuran akhlak dan ketinggian 

budi pekerti seseorang. 7 

 

 
4 Abū al-Ḥasan al-Khalīl, Muʿjam al-‘Ayn, (Kaherah: Dār al-Ma‘ārif, 1387H/1967M), 

5: 368. 
5 Abū Naṣr Ismā‘īl ibn Ḥammād al-Jawharī, Al-Ṣiḥāḥ: Tāj al-Lugha wa-Ṣiḥāḥ al-

‘Arabiyyah, ed.; Aḥmad ‘Abd al-Ghafūr ‘Aṭṭār, (Beirut: Dār al-‘Ilm li-l-Malāyīn, 

1407H/1987M), 5: 2021. 
6 Abū Naṣr Ismā‘īl ibn Ḥammād al-Jawharī, Al-Ṣiḥāḥ: Tāj al-Lugha wa-Ṣiḥāḥ al-

‘Arabiyyah, 5: 2021. 
7 Abū Naṣr Ismā‘īl ibn Ḥammād al-Jawharī, Al-Ṣiḥāḥ: Tāj al-Lugha wa-Ṣiḥāḥ al-

‘Arabiyyah, 5: 2021. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

24 
 

b) Pengertian Karāmah dari Sudut Istilah 

Dari sudut istilah, para ulama memberikan pelbagai definisi tentang 

karāmah. Walaupun terdapat perbezaan lafaz, namun kesemuanya 

berkisar pada satu hakikat iaitu perkara luar biasa yang dianugerahkan 

kepada hambaNya yang terpilih, khususnya para wali. 

 

Salah satu definisi yang sering disebutkan ialah: “Karāmah ialah 

suatu perkara mencarik adat yang menyalahi kebiasaan yang Allah SWT  

zahirkan melalui tangan seorang wali, sebagai bentuk sokongan, 

pertolongan, peneguhan atau kemenangan bagi agama.”8 

 

Definisi ini memberi isyarat bahawa karāmah tidak boleh 

dipandang hanya sebagai suatu perkara pelik atau ajaib semata-mata. 

Sebaliknya, ia membawa tujuan rohaniah yang mendalam iaitu 

mengukuhkan perjalanan rohani seseorang wali, menguatkan keyakinan 

mereka, serta menjadi tanda kedudukan istimewa mereka di sisi Allah 

SWT.9 Dalam erti kata lain, karāmah berfungsi sebagai cahaya yang 

membimbing hati dan meneguhkan langkah para wali di jalan agama. 

 

Sebahagian ulama pula menekankan aspek pembezaannya 

daripada muʿjizat dengan memberikan definisi berikut: 

 

“Karāmah ialah suatu perkara mencarik adat yang 

menyalahi kebiasaan, yang tidak disertai dengan 

dakwaan kenabian dan bukan juga sebagai 

mukadimah kepada kenabian. Ia zahir melalui tangan 

seorang hamba yang jelas keadaannya sebagai orang 

soleh, serta disertai dengan akidah yang sahih dan 

amal salih.” 10 

 

 
8 Abū Naṣr Ismā‘īl ibn Ḥammād al-Jawharī, Al-Ṣiḥāḥ: Tāj al-Lugha wa-Ṣiḥāḥ al-

‘Arabiyyah, 5: 2021. 
9 Muḥammad bin Ṣāliḥ ibn ‘Uthaymīn, Majmū‘ Fatāwā Ibn ‘Uthaymīn (Riyad: Dār al-

Waṭan, 1413H/1992M) 8: 626. 
10 Nukhbah min al-‘Ulamā’, Usūl al-Īmān fī Ḍaw' al-Kitāb wa al-Sunnah, (Arab Saudi: 

Wizārah al-Shuʾūn al-Islāmiyyah wa al-Awqāf wa al-Daʾwah wa al-Irshād, 

1421H/2000M), 202. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

25 
 

Setelah memahami makna karāmah, penting untuk membezakan antara 

karāmah dengan bentuk-bentuk perkara mencarik adat yang lain, iaitu 

muʿjizat, maʿūnah, dan istidrāj. 

i) Muʿjizat ialah perkara luar biasa yang Allah SWT zahirkan 

melalui tangan seorang nabi sebagai bukti kerasulan. Ia disertai 

dengan cabaran kepada manusia dan melemahkan sesiapa yang 

cuba menandinginya. Muʿjizat berfungsi untuk menguatkan 

dakwah para rasul, membawa manusia daripada kekufuran 

kepada keimanan, serta menegaskan kebenaran risalah yang 

dibawa.11 

 

ii) Maʿūnah ialah pertolongan luar biasa yang berlaku kepada 

seorang manusia biasa, yang tidak diketahui tahap agamanya, 

semata-mata untuk menyelamatkannya daripada kesusahan atau 

bahaya. Ia lebih bersifat bantuan sementara, bukan tanda 

kedudukan rohani yang tinggi. 

 

iii) Istidrāj pula ialah perkara luar biasa yang berlaku kepada orang 

fasik atau kafir. Ia bukan tanda kemuliaan, sebaliknya ujian yang 

menjerumuskan mereka kepada kesesatan yang lebih dalam. 

Dalam hal ini, Allah SWT seolah-olah membiarkan mereka 

tertipu dengan keajaiban yang mereka alami, sehingga 

membuatkan mereka semakin jauh daripada kebenaran. 

 

Perbezaan utama antara muʿjizat dan karāmah ialah muʿjizat sentiasa 

dikaitkan dengan dakwaan kerasulan, manakala karāmah tidak pernah 

didahului dengan dakwaan kewalian. Muʿjizat berfungsi sebagai hujah 

untuk menegaskan kebenaran risalah, manakala karāmah lebih kepada 

pengiktirafan Allah SWT terhadap kesolehan seseorang hamba tanpa 

sebarang cabaran atau tuntutan agar orang lain mengakuinya.12 

 

Menurut Fakhr al-Dīn al-Rāzī (w. 606H), perbezaan halus antara 

karāmah dan istidrāj pula dapat dilihat pada reaksi pemiliknya. Seorang 

 
11 Al-Salālijī, Al-ʿAqīdah al-Burhāniyyah, 35. 
12 Fā’izah Zaytūnī, Nushūṣ al-Karāmāt fī Kitāb al-Bustān li Ibn Maryam, Muqārabah 

Sīmiyā’īyah, Master, (Jāmi‘ah Qāṣidī Murbaḥ Būrqilah, 2008M), 38. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

26 
 

wali yang diberi karāmah akan merasa takut kepada Allah SWT dan 

semakin berhati-hati, bimbang sekiranya ia hanyalah ujian. Sebaliknya, 

orang yang terjerumus dalam istidrāj berasa tenang dengan keajaiban 

yang berlaku, malah merasa bangga dan melihat dirinya lebih mulia 

daripada orang lain. Inilah tanda bahawa perkara luar biasa yang berlaku 

itu bukanlah karāmah, tetapi istidrāj.13 

 

Kesimpulannya, tidak semua perkara pelik yang menyalahi adat 

layak digelar karāmah. Muʿjizat, maʿūnah, istidrāj dan karāmah 

memiliki ciri-ciri khusus yang membezakannya. Pemahaman yang teliti 

tentang perbezaan ini amat penting, supaya umat Islam tidak terkeliru 

dan dapat menilai fenomena luar biasa dengan neraca akidah yang benar. 

 

Perbahasan Kedua: Karāmah menurut Ahli Sunnah dan 

Mutakallimin 
 

a) Karāmah menurut Ahli Sunnah 

Dalam tradisi Ahli Sunnah, karāmah dianggap sebagai perkara luar biasa 

yang berlaku kepada para wali Allah SWT. Ia termasuk dalam kategori 

perkara mencarik adat yang menyalahi kebiasaan dan alam semula jadi, 

serta memiliki kedudukan yang hampir dengan muʿjizat para nabi. 

Prinsip asas mereka ialah membenarkan karāmah dan mempercayai 

bahawa ia benar-benar dianugerahkan oleh Allah SWT.14 Ibn Taimiyyah 

menegaskan bahawa:  

 

“Karāmah para wali adalah benar menurut 

kesepakatan para imam Ahli Sunnah Wal Jamaah. Ia 

dibuktikan melalui Al-Qur’an, hadis sahih, dan 

riwayat para sahabat serta tabi‘in. Ahli bidʿah seperti 

Muʿtazilah dan Jahmiyyah menafikannya, dan banyak 

dakwaan palsu tentang karāmah berasal daripada 

mereka yang tersesat atau menipu.”15 

 
13 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Tafsīr al-Rāzī, (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 

1420H/1999M) 12/438. 
14 Al-Salālijī, Al-ʿAqīdah al-Burhāniyyah, 35. 
15 Ibn Tīmiyyah, Mukhtasar al-Fatāwā al-Miṣriyyah, (Kaherah: Dār al-Ma‘ārif, 

1409H/1989M), 600. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

27 
 

Walau bagaimanapun, karāmah tidak secara automatik menunjukkan 

kesucian pemiliknya atau kewajipan untuk mengikutinya secara mutlak. 

Beberapa perkara luar biasa seperti kemampuan terbang di udara atau 

berjalan di atas air boleh juga terjadi melalui hubungan dengan syaitan, 

sebagaimana digambarkan melalui Dajal yang mampu memerintahkan 

hujan, menumbuhkan tanaman atau membunuh dan menghidupkan 

kembali seseorang. Oleh itu, para ulama menekankan bahawa 

keberadaan karāmah mestilah disertai dengan iman, takwa dan 

kepatuhan kepada syariat, kerana tanpa itu, ia tidak bernilai dan bahkan 

boleh menjadi tipu daya.16 Abū Jaʿfar al-Ṭaḥāwī menegaskan:  

 

“Kami beriman dengan apa yang datang daripada 

karāmah para wali dan yang sahih daripada riwayat 

mereka.”17 

 

Ibn Taimiyyah juga menekankan bahawa salah satu tunjang ajaran Ahli 

Sunnah Wal Jamaah ialah membenarkan karāmah para wali. Ia meliputi 

ilmu laduni, pembukaan perkara ghaib (fatḥ al-ghayb) dan sebagainya. 

Karāmah ini akan terus ada sehingga Hari Kiamat yang menjadi tanda 

keimanan dan rahmat Allah SWT kepada hambaNya yang terpilih.18 

 

Abū Bakr al-Khallāl turut membezakan karāmah dengan 

muʿjizat. Beliau menegaskan bahawa muʿjizat memerlukan ketelusan 

agar kebenaran orang yang diberi muʿjizat dapat dibuktikan, manakala 

karāmah disembunyikan dan disimpan. Penolakan terhadap karāmah 

dianggap sebagai penyimpangan daripada kebenaran.19 

 

Ibn Rushd pula menyatakan dua bukti utama bagi kewujudan dan 

kebenaran karāmah: 

 
16 Ibn Tīmiyyah, Mukhtasar al-Fatāwā al-Miṣriyyah, 600. 
17 Abū Ja‘far al-Ṭaḥāwī, Al-‘Aqīdat al-Ṭaḥāwīyah, (Beirut: Dār al-Ma‘ārif, 

1422H/2001M), 84. 
18 Ibn Taymīyah, Al-‘Aqīdah al-Wāsiṭīyah, (Riyad: Aḍwā’ al-Salaf, 1420H/1999M), 

123. 
19 Aḥmad bin Ḥanbal, Al-‘Aqīdah Riwāyat Abī Bakr al-Khallāl, (Dimashq: Dār 

Qutaybah, 1408H/1988M), 125–126. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

28 
 

1. Tawātur dalam penyampaian, yang menutup segala alasan 

penafian; 

2. Ijmaʿ Ahli Sunnah Wal Jamaah terhadap penerimaan karāmah. 

 

Dengan bukti yang jelas melalui teks yang mutawātir dan ijmaʿ yang 

tersebar luas, tiada hujah bagi mereka untuk menafikan karāmah. 

Kesimpulannya, kitab-kitab manāqib dan uṣūluddīn menegaskan 

bahawa karāmah para wali adalah sah secara akal.20 Muʿjizat adalah 

khusus bagi rasul, manakala karāmah khusus bagi para wali. 

 

b) Pendapat Mutakallimīn Tentang Karāmah 

i) Pendapat Ashāʿirah tentang Karāmah 

Para ulama Ashāʿirah mengiktiraf kewujudan karāmah dan 

membenarkannya dalam konteks para wali. Sebagaimana ditegaskan 

oleh al-Juwaynī:  

 

“Yang diterima menurut kami adalah mengharuskan 

perkara-perkara mencarik adat dalam konteks 

karāmah.”21 

 

Al-Shahrastānī menambah bahawa karāmah para wali bukan sahaja 

dibenarkan secara akal, malah diterima secara naṣ. Beliau 

menjelaskan bahawa salah satu karāmah terbesar ialah kemampuan 

para wali untuk mempermudah sebab-sebab kebaikan dan menunda 

atau menyulitkan sebab-sebab keburukan melalui tangan mereka. 

Walaupun perkara-perkara ini tidak memberi kita pengetahuan 

tentang bagaimana ia berlaku, namun ia memberi kepastian bahawa 

Allah SWT menzahirkan perkara luar biasa melalui hamba-hamba 

pilihanNya.22 

 

ʿĀḍ al-Dīn al-Ījī menekankan bahawa karāmah para wali 

adalah harus menurut pandangan Ashāʿirah, berbeza dengan 

 
20 Ibn Rushd, Masā’il Ibn Rushd, fatwa no. 119, 1: 511–512. 
21 Al-Juwaynī, Al-Irshād (Kaherah: Dār al-Ma‘ārif, 1397H/1977M), 317. 
22 Yūsuf al-Zayyāt al-Tādilī, Al-Tashawwuf ilā Rijāl al-Taṣawwuf, (Rabat: Manshūrāt 

Kullīyat al-Ādāb wa al-‘Ulūm al-Insāniyyah, 1997M), 54. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

29 
 

sebahagian pandangan seperti Abū Isḥāq al-Isfarāyīnī dan al-Ḥalīmī 

serta golongan Muʿtazilah yang lebih skeptikal. 23 

 

Al-Isfarāyīnī berpendapat bahawa apa yang dikatakan karāmah 

tidak mencapai tahap muʿjizat yang menyalahi kebiasaan, tetapi 

hanya jawaban kepada doa atau perkara luar biasa yang berlaku secara 

kebetulan, seperti munculnya air di tempat yang tidak dijangka.  

 

Sebaliknya, al-Bāqillānī berpendapat bahawa apa yang 

menjadi muʿjizat bagi para nabi juga boleh berlaku sebagai karāmah 

bagi para wali, tanpa pengecualian, dan tidak menimbulkan 

kekeliruan antara muʿjizat dan karāmah.24 

 

Al-Qushayrī kemudian mengkhususkan pandangan al-

Bāqillānī dengan menekankan bahawa karāmah boleh berbentuk: doa 

yang dimakbulkan, makanan yang muncul saat kelaparan, air yang 

muncul ketika kehausan, perjalanan jauh yang ditempuhi dalam 

waktu singkat, terlepas dari musuh, mendengar suara ghaib yang 

menyampaikan sesuatu, dan perbuatan-perbuatan lain yang 

menyalahi adat kebiasaan. 

 

Beliau menekankan bahawa walaupun secara adat, perkara ini 

tidak wajar berlaku, namun ia menjadi karāmah bagi para wali dan 

keadaannya yang benar-benar berlaku itu diketahui secara ḍarūrah, 

tidak ada yang menafikannya. Contohnya adalah seperti kelahiran 

seorang manusia tanpa bapa atau perubahan benda mati menjadi 

hidup.25 

 

Tāj al-Dīn al-Subkī juga cenderung mengikuti pendekatan al-

Qushayrī, menekankan bahawa karāmah mencerminkan kekuasaan 

 
23 Yūsuf al-Zayyāt al-Tādilī, Al-Tashawwuf ilā Rijāl al-Taṣawwuf, 54. 
24 Mubārak bin Muḥammad al-Mīlī al-Jazā’irī,  Risālat al-Shirk wa Maẓāhirih, ed.: Abu 

‘Abd al-Raḥmān Maḥmūd, (Riyad: Dār al-Rāyah li al-Nashr wa al-Tawzī‘, 

1422H/2001M), 186. 
25 ‘Abd al-Karīm bin Hāwazīn al-Qushayrī, Al-Risālah al-Qushayriyyah, 2: 523. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

30 
 

Allah SWT yang menzahirkan anugerah luar biasa kepada hamba-

hambaNya yang soleh.26 

 

ii) Pendapat Muʿtazilah tentang Karāmah 

Berbeza dengan Ashāʿirah, golongan Muʿtazilah secara umum 

menolak kewujudan karāmah para wali. Tokoh-tokoh utama mereka 

seperti al-Qāḍī ʿAbd Jabbār dan Abū ʿAḷī al-Jubbāʾī berpandangan 

bahawa karāmah tidak wujud sama sekali bagi wali atau sahabat. Al-

Qāḍī ʿAbd Jabbār menegaskan: “Tidak ada karāmah bagi wali atau 

sahabat.”27 

 

Penolakan ini berpunca daripada pendekatan rasional mereka 

yang sangat menekankan bukti dalil akal. Mereka bimbang bahawa 

pengiktirafan karāmah akan mengaburkan perbezaan antara wali dan 

nabi. Namun, hujah mereka ini dianggap lemah kerana tidak disokong 

oleh dalil yang jelas dan tidak mampu menangkis bukti-bukti sahih 

mengenai karāmah.28 

 

Pandangan Muʿtazilah ini telah dibantah oleh ulama seperti 

Ibn Taimiyyah melalui karyanya al-Furqān bayna Awliyāʾ al-

Raḥmān wa Awliyāʾ al-Shayṭān dan al-Shawkānī dalam Baḥth fī al-

Istidlāl ʿalā Thubūt Karāmāt al-Awliyāʾ. 

 

Al-Subkī menyatakan rasa kehairanannya terhadap golongan 

yang menafikan karāmah dan beliau bimbang terhadap akibatnya 

daripada Allah SWT. Beliau juga menekankan bahawa penisbahan 

pandangan menafikan karāmah kepada tokoh Ahl al-Sunnah seperti 

Abī Isḥāq al-Isfarāyīnī adalah tidak tepat. Menurut al-Subkī, al-

 
26 Taj al-Dīn ‘Abd al-Wahhāb al-Subkī, Ṭabaqāt al-Shāfi‘iyyah al-Kubrā, ed.: Dr. 

Maḥmūd Muḥammad al-Ṭanāḥī dan Dr. ‘Abd al-Fattāḥ Muḥammad, (Kaherah: Hijr, 

1413H/1992M), 2: 316. 
27 ‘Abd al-Raḥmān Dimashqīyah, Awliyā’ Allāh bayna al-Mafhūm al-Ṣūfī wa al-

Manhaj al-Sunnī al-Salafī, ed.: Abū ‘Umar al-Dūsarī, (t.p.t.t.), 62. 
28 ‘Abd al-Raḥmān Dimashqīyah, Awliyā’ Allāh bayna al-Mafhūm al-Ṣūfī wa al-

Manhaj al-Sunnī al-Salafī, 62. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

31 
 

Isfarāyīnī sebenarnya berpendapat bahawa karāmah tidak sampai ke 

tahap menyalahi adat secara mutlak, bukan menafikan secara total.29 

 

Al-Qushayrī yang hidup sezaman dengan al-Isfarāyīnī 

mengesahkan pandangan ini dan menegaskan bahawa: “Muʿjizat 

adalah bukti kebenaran para nabi dan khusus bagi mereka, manakala 

para wali memiliki karāmah yang mirip dengan pengabulan doa, 

tetapi bukan jenis yang menyerupai muʿjizat para nabi.”30 

 

Pandangan ini juga disokong oleh al-Juwaynī, yang 

menyatakan bahawa sebahagian Muʿtazilah menafikan karāmah, dan 

al-Isfarāyīnī cenderung kepada pendapat tersebut.31 

 

Walau bagaimanapun, tidak semua Muʿtazilah menolak 

karāmah secara mutlak. Sebahagian daripada mereka membenarkan 

munculnya perkara mencarik adat pada para wali dan orang-orang 

soleh. Contohnya, Taqiy al-Dīn al-Najjāni membolehkannya dalam 

karyanya al-Kāmil. Sementara itu, golongan yang menolaknya secara 

tegas adalah seperti Abū Hāshim, Abū ʿAlī, al-Qāḍī ʿAbd Jabbār, dan 

al-Zamakhsharī.32 

 

Secara keseluruhan, pandangan Muʿtazilah terhadap karāmah 

mencerminkan pendekatan mereka yang sangat rasional dan berhati-

hati dalam membezakan kedudukan wali dengan nabi, tetapi tetap 

membuka ruang bagi perbezaan pendapat di kalangan mereka sendiri. 

 

Perbahasan Ketiga: Hakikat Karāmah Menurut Syeikh Aḥmad bin 

ʿAjībah) 
 

Dalam ilmu tasawuf, karāmah dianggap sebagai satu mekanisme untuk 

mengimbangi persepsi masyarakat terhadap para wali. Ia bukan semata-

mata perkara mencarik adat, tetapi berperanan sebagai tanda kebenaran 

 
29 al-Subkī, Ṭabaqāt al-Shāfi‘īyyah al-Kubrā, 2: 315. 
30 al-Qushayrī, Al-Risālah al-Qushayriyyah, 2: 520. 
31 al-Juwaynī, al-Irshād, 316. 
32 ‘Abd al-Laṭīf ‘Umar al-Muḥaymīd, Al-Khaṭā’ fī Nisbah al-Ārā’ ilā Aṣḥābihā fī al-

Kutub al-Kalāmīyyah, (Beirut: Dār al-Muqtabas, 2017M), 485. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

32 
 

dan bukti kejujuran mereka yang memilikinya. Karāmah muncul dalam 

bentuk perbuatan luar biasa yang mencarik adat, tetapi ia tidak disertai 

dengan cabaran seperti muʿjizat para nabi, dan tidak dimaksudkan untuk 

mengangkat pemiliknya sebagai tokoh yang mesti diikuti secara 

membuta-tuli. Beberapa ulama tasawuf mendefinisikan karāmah 

sebagai:  

 

“Sesuatu yang luar biasa, tanpa cabaran, yang 

memberikan penghormatan kepada pemiliknya kerana 

kesempurnaan keteguhan dan kesetiaan mereka dalam 

menegakkan kebenaran secara zahir dan batin; amal 

mereka dilakukan dengan ikhlas tanpa letih, 

menyerahkan diri sepenuhnya tanpa penentangan, dan 

tawakal yang tinggi kepada Allah SWT.”33 

 

Definisi ini menunjukkan bahawa karāmah bukan sekadar fenomena 

luaran, tetapi merupakan ekspresi rohani daripada keikhlasan, kesabaran, 

dan kedekatan seseorang dengan Allah SWT. Ia juga merupakan simbol 

yang memberi inspirasi kepada masyarakat dan penghormatan terhadap 

golongan agamawan, walaupun keberadaan mereka yang sebenar tidak 

selalu dapat ditemui secara lengkap dalam catatan sejarah atau buku-

buku tasawuf.34 

 

Ahli tasawuf sentiasa menekankan pemisahan jelas antara 

karāmah dan muʿjizat. Muʿjizat khusus bagi para nabi sebagai bukti 

kerasulan mereka, manakala karāmah berlaku kepada para wali sebagai 

pengiktirafan Allah SWT terhadap kedudukan rohani mereka. Perbezaan 

ini penting untuk memastikan masyarakat tidak keliru dan tidak 

meletakkan karāmah pada kedudukan muʿjizat.35 

 
33 Muṣṭafā al-‘Arūsī, Ḥāshiyat al-‘Allāmah Muṣṭafā al-‘Arūsī al-Musammā “Nātaʾij 

al-Afkār al-Qudsiyyah fī Bayān Ma‘ānī Sharḥ al-Risālah al-Qushayriyyah” li al-

Shaykh Zakariyā’ al-Anṣārī, ed.: al-Shaykh ‘Abd al-Wārith Muḥammad ‘Alī, (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t.), 3: 249. 
34 Fā’izah Zaytūnī, Nuṣūṣ al-Karāmāt fī Kitāb al-Bustān li Ibn Maryam, 13. 
35 Muḥammad Nabīl Ṭāhir al-‘Umarī, Al-Nubuwwah bayn al-Mutakallimīn wa al-

Falāsifah wa al-Ṣūfīyyah, (Beirut: Dār al-Faṭḥ li al-Dirāsāt wa al-Nashr, 

1436H/2015M), 316. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

33 
 

Ibn ʿAjībah merupakan antara tokoh yang banyak menulis tentang 

karāmah. Riwayat dan penjelasan beliau dapat ditemui dalam karya-

karya seperti al-Baḥr al-Madīd, Īqāẓ al-Himam, dan beberapa karya lain. 

Metodologi beliau menunjukkan pengaruh kerohanian yang mendalam 

dan pemahaman yang jelas terhadap tasawuf, termasuk penguasaan 

terhadap akhlak dan perilaku para wali. Oleh itu, pandangan Ibn ʿAjībah 

mengenai karāmah wajar diperhatikan, kerana ia tidak hanya memberi 

penjelasan secara teori, tetapi juga membimbing pembaca untuk 

memahami makna rohani dan nilai-nilai murni yang terkandung dalam 

karāmah. 

 

a) Kefahaman Karāmah di sisi Ibn ʿAjībah 

Ibn ʿAjībah menegaskan bahawa karāmah yang hakiki bukan semata-

mata keajaiban luaran, tetapi pengukuhan pengetahuan batin, keteguhan 

zahir dan batin, penyempurnaan akhlak, serta bimbingan manusia 

menuju Allah SWT. Bagi ahli hakikat, bentuk karāmah ini adalah yang 

paling dihargai kerana ia mencerminkan ketinggian rohani dan 

kedekatan dengan Allah SWT. 

 

Menurut beliau, ketaatan, kecintaan, dan penghormatan terhadap 

para wali terhasil daripada ketaatan, kecintaan, dan penghormatan 

kepada Allah SWT sendiri, kerana para wali menjadi cerminan 

cahayaNya dan pewaris Rasulullah SAW.36 

 

Beliau turut menekankan bahawa karāmah para wali telah 

mencapai tahap tawātur iaitu berlaku secara berulang dan sahih sehingga 

tidak memerlukan bukti tambahan. Segala perkara luar biasa yang 

muncul melalui tangan mereka dianggap sebagai karāmah, yang 

merupakan pengiktirafan Allah SWT terhadap kedudukan dan 

ketinggian rohani mereka.37 

 

 

 

 
36 Ibn ʿAjībah,  Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Majīd, Ed.: Aḥmad ‘Abd Allāh 

al-Qurashī Raslān, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1431H/2010M), 1: 534. 
37 Ibn ʿAjībah, Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Majīd, 1: 534. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

34 
 

b) Karāmah Tertinggi Adalah Pengetahuan dan Keteguhan  

Menurut Ibn ʿAjībah, karāmah yang paling besar ialah pengetahuan 

(ʿilm) dan keteguhan (thabāt), iaitu terbukanya tirai dan pintu menuju 

Allah SWT. Tiada karāmah yang lebih agung daripada ini. Kekhususan 

tersebut merujuk kepada kedekatan dengan Allah SWT dan 

petunjukNya. Tidak semua yang diberi petunjuk dan cahaya memperoleh 

penyucian sempurna daripada pandangan kepada selain Allah SWT. Ada 

yang dianugerahkan mujāhadah (perjuangan batin) dan mukābadah 

(kesulitan), tetapi tidak diberikan pengetahuan dan penglihatan. Ada 

pula yang ditetapkan untuk berkhidmat kepadaNya, dan ada yang dipilih 

dengan cintaNya. Para hamba dan ahli zuhud menerima bahagian mereka 

sebagai golongan ʿumūm yang mengakui kewujudan Allah SWT, namun 

belum mencapai penyucian yang sempurna sehingga menjadi golongan 

khāṣ yang benar-benar mengenal Allah SWT. Dengan pertolonganNya, 

kesempurnaan ini akhirnya dapat dicapai. 38 

 

c) Karāmah Tidak Menunjukkan Kesempurnaan Pemiliknya 

Antara syarat utama penerimaan karāmah ialah keteguhan dalam 

mengikuti syariat Allah SWT, kerana hanya dengan itu wali Allah SWT 

dapat dikenali secara hakiki. Para sufi menegaskan bahawa karāmah 

yang sebenar ialah keteguhan dalam meneladani Nabi SAW.  

 

Al-Qushayrī menyatakan bahawa keteguhan merupakan darjat 

yang menyempurnakan segala amal, kerana tanpa keteguhan, segala 

usaha akan menjadi sia-sia.39 

 

Abū al-Ḥasan al-Shādhilī menegaskan bahawa setiap karāmah 

yang tidak disertai keredhaan dan kecintaan kepada Allah SWT hanyalah 

tipu daya yang membawa kepada kehancuran.40 

 

Ibn ʿAṭāʾillāh al-Sakandarī pula menegaskan bahawa karāmah 

tidak dianggap karāmah kecuali dengan keredhaan Allah SWT dan 

 
38 Ibn ʿAjībah, Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Majīd, 265. 
39 al-Qushayrī, Al-Risālah al-Qushayriyyah, 2: 520. 
40 Al-Shārānī, Abd al-Wahhāb, Al-Ṭabaqāt al-Kubrā, ed.: ‘Abd al-Ghanī Muḥammad 

‘Alī al-Fāsī, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2006M), 294. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

35 
 

sesiapa yang mencapai keredhaan tersebut akan menyerahkan seluruh 

urusannya kepadaNya. 41 

 

Ibn ʿAjībah menegaskan bahawa menginginkan muʿjizat atau 

karāmah tertentu adalah suatu kebodohan, kerana tiada sesuatu pun 

berada dalam kekuasaan nabi atau wali. Tugas mereka hanyalah 

memberi nasihat, membimbing ke jalan Allah SWT dan berdoa 

kepadaNya. Menurut beliau, karāmah tidak semestinya melambangkan 

kesempurnaan pemiliknya, kerana kadangkala ia dianugerahkan kepada 

mereka yang belum mencapai keteguhan yang sempurna. Karāmah 

boleh muncul pada peringkat awal sālik kemudian tersembunyi pada 

akhirnya. Bentuk karāmah yang paling agung ialah keteguhan serta 

tersingkapnya tirai antara Allah SWT dan hambaNya sehingga tercapai 

penyaksian yang nyata tanpa keraguan. Dalam masa yang sama, 

karāmah juga boleh menjadi ujian bagi mereka yang berada di 

sekitarnya.42  

 

Ibn ʿAjībah mendefinisikan keteguhan (thabāt) sebagai 

pengetahuan tentang perkataan, perbuatan, keadaan, dan akhlak 

Rasulullah SAW serta pengamalan terhadap perkara tersebut tanpa 

melakukan bidʿah, dan bebas daripada was-was. Keteguhan menuntut 

keluar daripada adat kebiasaan, menanggalkan segala kebergantungan 

kepada selain Allah SWT, dan berdiri di hadapanNya dengan penuh 

keikhlasan dalam setiap keadaan. Dalam perkataan, keteguhan bermakna 

meninggalkan mengumpat; dalam perbuatan, meninggalkan bidʿah; dan 

dalam keadaan, tidak menyimpang daripada syariat. Keteguhan umum 

ialah mengikuti sunnah, keteguhan khusus ialah berakhlak dengan 

akhlak Rasulullah SAW, manakala keteguhan paling khusus ialah 

berakhlak dengan akhlak Allah SWT dan tenggelam dalam 

kehadiranNya.43 

 

 

 

 
41 Al-Shārānī, Abd al-Wahhāb, Al-Ṭabaqāt al-Kubrā, 294. 
42 Ibn ‘Ajībah, Al-Baḥr al-Madīd, 4: 313. 
43 Ibn ‘Ajībah, Mi‘rāj al-Tasharuf ilā Ḥaqā’iq al-Ṣūfiyyah, 33-34. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

36 
 

Melalui definisi ini, thabāt boleh dibahagikan kepada dua sudut: 

 

- Linguistik: membawa maksud teguh dan seimbang dalam 

ketaatan serta menjauhi syirik. 

- ʿIrfānī (kerohanian): merujuk kepada melaksanakan perintah 

Allah SWT dengan bersungguh-sungguh dalam perkataan, 

perbuatan, dan keadaan diri.  

 

Ibn ʿAjībah membahagikan keteguhan kepada tiga kategori; ʿumūm, 

khuṣūṣ, dan khuṣūṣ al-khuṣūṣ, yang menunjukkan bahawa puncak 

keteguhan dalam tasawuf tercapai melalui berakhlak dengan akhlak 

Allah SWT dan berada dalam kehadiranNya secara langsung. 44 

 

Dalam menjelaskan hikmah kata-kata Ibn ʿAṭāʾillāh, bahawa 

“bukan semua orang yang ditentukan untuk memiliki karāmah telah 

sempurna pembebasannya,” Ibn ʿAjībah dalam Iʿqāẓ al-Himam 

menegaskan bahawa yang dimaksudkan dengan “penentuan” ialah 

penentuan terhadap karāmah jasmani, manakala “pembebasan” merujuk 

kepada pembebasan daripada ikatan hawa nafsu dan makhluk. Tidak 

semua yang dianugerahi karāmah jasmani akan mencapai kebebasan 

sepenuhnya daripada hawa nafsu. Beliau menyatakan tiga hikmah di 

sebalik munculnya karāmah: 

 

- Untuk menggerakkan seseorang dalam amal. 
- Untuk menguji sama ada seseorang itu akan terpedaya atau 

menafikan karāmah. 
- Untuk meningkatkan keyakinannya sendiri atau keyakinan orang 

lain terhadapnya, supaya manfaat dapat diperoleh daripadanya. 

Dengan demikian, karāmah berfungsi sebagai alat 

penyempurnaan iman dalam pelbagai keadaan.45 
 

 
44 Nūr al-Dīn Nās al-Faqīh. Al-Mu‘jam al-Ṣūfī ‘Inda al-Maghāribah, (Rabat: MajAllah 

SWT Da‘wat al-Ḥaqq, 2016M), 142. 
45 Ibn ‘Ajībah. Īʾqāẓ al-Himam fī Sharḥ al-Ḥikam, ed. Aḥmad Ḥasbullah, (Kaherah: 

Dār al-Maʿārif, t.t.), 264. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

37 
 

Aḥmad Zarrūq al-Fāsī menjelaskan bahawa tidak semua yang 

dianugerahi karāmah telah mencapai pembebasan sempurna daripada 

penyakit hati dan kekurangan; “penentuan” di sini merujuk kepada 

penyaringan atau ujian.46 

 

Ibn ʿAjībah menukilkan daripada gurunya, al-Buzīdī, yang 

menegaskan bahawa tiada karāmah yang lebih besar daripada keteguhan 

zahir dan batin. Karāmah jasmani hanya muncul apabila keteguhan zahir 

tercapai, manakala setelah keteguhan zahir dan batin sempurna, barulah 

karāmah rohani yang akan muncul. Sesiapa yang menganggap kewalian 

(wilāyah) lebih besar daripada keteguhan dianggap jahil tentang makna 

kewalian yang sebenar.47 

 

Oleh itu, karāmah yang sebenar tercapai apabila seseorang 

mencapai keteguhan dan kesempurnaan, berlandaskan keimanan kepada 

Allah SWT serta meneladani semua aspek yang dibawa oleh Rasulullah 

SAW. Seorang hamba seharusnya berusaha mencapai tahap ini tanpa 

cita-cita lain. Karāmah yang mencarik adat kebiasaan tidak dianggap 

penting oleh para ulama, kerana ia mungkin muncul pada mereka yang 

belum sempurna keteguhannya atau sedang diuji dalam perjalanan 

rohani mereka.48 

 

d) Karāmah Bukan Petunjuk Kewalian 

Karāmah bukanlah bukti kewalian seseorang, kerana ramai yang keliru 

menganggap perkara mencarik adat adalah karāmah, sedangkan 

kewalian sejati merupakan petunjuk bagi munculnya karāmah. Karāmah 

tidak mempengaruhi hukum syarʿi. Seperti yang dinyatakan al-Shāṭibī 

dalam al-Muwāfaqāt, ia merupakan batas bagi pemiliknya, memberikan 

 
46 Aḥmad Zarrūq al-Fāsī, Sharḥ al-Ḥikam al-‘Aṭā’iyyah, aw Miftāḥ al-Ifādah li Dhawī 

al-‘Uqūl wa al-Himam ‘alā Ma‘ānī Alfāẓ Kitāb al-Ḥikam, Ed.: Muṣṭafā Marzūqī, 

(Algeria: Dār al-Hudā li al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzī‘, ‘Ayn Millīlah, t.t.), 169-

170. 
47 Muḥammad al-Mahdī al-Timsamānī, Al-Imām Sīdī Muḥammad bin Aḥmad al-Būzidī, 

Tarjamatuhu wa Ba‘ḍu Ash‘ārihi, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t.), 37. 
48 Ḥūriyah bin Qādah, Mawqif al-Ṣūfiyyah min al-Karāmāt: Muḥāwalat li Ta’ṣīl al-

Mafhūm, (Rabat: Markaz al-Imām al-Junayd, t.t.), 45. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

38 
 

keyakinan, pengetahuan tentang Allah SWT, serta kekuatan dalam 

amalan mereka.49 

 

Hal ini selaras dengan pandangan Abū al-Ḥasan al-Shādhilī, yang 

dipetik oleh Ibn ʿAjībah, bahawa terdapat dua jenis karāmah: pertama, 

karāmah iman, berupa keyakinan mendalam; kedua, karāmah amalan, 

berlandaskan sunnah serta menghindari dakwaan palsu dan tipu daya. 

Sesiapa yang dianugerahi kedua-duanya namun menginginkan selainnya 

dianggap menyeleweng dalam ilmu dan amalnya. 50 

 

e) Jenis-jenis Karāmah 

Dalam perbahasan jenis-jenis karāmah, akan ditemui pelbagai kaedah 

pengklasifikasiannya. Salah satu cara yang jelas ialah pembahagian oleh 

Ibn ʿAjībah kepada dua kategori: karāmah jasmani dan karāmah rohani. 

Menurut beliau, karāmah jasmani merujuk kepada pelanggaran terhadap 

kebiasaan fizikal, seperti berjalan di atas air, terbang, mengalirkan air, 

membawa makanan, atau mengetahui perkara ghaib.51 

 

Manakala karāmah rohani52 merujuk kepada keteguhan hamba 

dalam hubungannya dengan Allah SWT, sama ada secara zahir atau pun 

batin, terbukanya tirai hati untuk mengenal Tuhan, menguasai diri dan 

hawa nafsu, memperkuat keyakinan, serta merasakan ketenangan dan 

kepuasan dalam ibadah kepada Allah SWT. Ibn ʿAjībah menegaskan 

bahawa karāmah yang dihargai oleh para ahli hakikat adalah karāmah 

rohani.53 

 

f) Keinginan terhadap Karāmah 

i) Meminta Karāmah 

Dalam Islam, karāmah bukanlah satu perkara yang wajib diimani. Ibn 

ʿAjībah menekankan bahawa para wali, orang soleh, atau fuqahāʾ 

tidak mengimpikan karāmah; ia boleh muncul tanpa diminta, dan 

ketidakhadirannya tidak menimbulkan kekecewaan. Tugas mereka 

 
49 Al-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt, 4: 85. 
50 Muṣṭafā al-‘Arūsī, Ḥāshiyat al-‘Allāmah Muṣṭafā al-‘Arūsī, 4: 155. 
51 Muṣṭafā al-‘Arūsī, Ḥāshiyat al-‘Allāmah Muṣṭafā al-‘Arūsī, 4: 155. 
52 Hanya golongan khawāṣ sahaja yang mengetahui tentangnya. 
53 Ibn ‘Ajībah, Īʾqāẓ al-Himam, 395. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

39 
 

adalah memberi peringatan dan khabar gembira, menyerahkan semua 

urusan kepada Allah SWT, tanpa berusaha keras untuk 

mendapatkannya.54 
 

Menurut Ibn ʿAjībah, meminta karāmah menunjukkan 

kejahilan dan sifat keras kepala, sedangkan orang yang mencari 

hidāyah itu fokus kepada tauhid dan mengenali Allah SWT. Mereka 

memahami bahawa segala perkara bergantung kepada Allah SWT, 

dan komunikasi rohani berlaku semata-mata denganNya. Meminta 

karāmah menunjukkan kurangnya keyakinan dan keikhlasan; 

karāmah sejati adalah keteguhan dalam tauhid dan pengukuhan 

penghambaan kepada Allah SWT.55 

 

Para ʿārifīn menekankan pentingnya istiqamah berbanding 

mencari karāmah, kerana keinginan nafsu untuk karāmah boleh 

mengalihkan fokus dari ketaatan yang sebenar kepada Allah SWT.56 

 

Ibn ʿAjībah menegaskan bahawa sālik kebiasaannya 

cenderung untuk meminta karāmah daripada guru tarbiyah mereka. 

Beliau menegaskan bahawa Allah SWT telah berfirman kepada Nabi 

SAW: “Sesungguhnya yang mengetahui perkara ghaib itu adalah 

Allah”, yakni tiada yang mengetahui siapakah yang akan 

mendapatkan perkara tersebut. Karāmah yang lebih besar bukanlah 

karāmah luaran, tetapi mendapat istiqāmah, hidāyah, tawajjuh, dan 

memasyarakatkan umat dengan mengingati Allah SWT, yang mampu 

melepaskan manusia dari keghairahan kepada dunia dan perkara yang 

menggelapkan hati. 57 

 

Beliau menekankan bahawa para wali yang hakiki mengikuti 

jejak langkah Nabi SAW, bersabar terhadap musibah, dan mendoakan 

hidāyah bagi orang yang menyakiti mereka. Karāmah mungkin zahir 

kepada beberapa wali, tetapi iman dan keyakinan kepada Nabi atau 

 
54 Ibn ‘Ajībah, Al-Baḥr al-Madīd, 3: 543. 
55 Ibn ‘Ajībah, Al-Baḥr al-Madīd, 1: 159. 
56 Abū Muḥammad ‘Abd al-Karīm bin Ṣāliḥ bin ‘Abd al-Karīm al-Ḥamīd, Iḥsān Sulūk 

al-‘Abd al-Mamlūk ilā Malik al-Mulūk, (t.p.t.t.), 206. 
57 Ibn ‘Ajībah, Al-Baḥr al-Madīd, 2: 460. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

40 
 

wali sepenuhnya berasal dari hidāyah Allah SWT. Dengan demikian, 

mengutamakan istiqamah, kesabaran, dan pengabdian kepada Allah 

SWT adalah dituntut melebihi pencarian karāmah luaran. 58 

 

Beliau menegaskan bahawa meminta karāmah menunjukkan 

kekeliruan terhadap kewalian dan prasangka terhadap mereka. 

Kewalian tidak bergantung pada munculnya karāmah. Karāmah yang 

paling besar adalah apabila Allah SWT membuka hati seseorang 

sehingga dia dapat melihat kebenaran dengan jelas, menghilangkan 

keraguan, dan menyedari bahawa segala perkara wujud hanya kerana 

Allah SWT. Bagi orang ʿārifīn, ini sudah cukup. Sementara itu, orang 

soleh, hamba dan ahli zuhud kadang-kadang memerlukan karāmah 

untuk menenangkan hati kerana hati mereka belum sepenuhnya 

terbuka.59 

 

ii) Karāmah Bukanlah Petunjuk Kelebihan Seorang Wali 

Para sufi menegaskan bahawa munculnya karāmah pada seorang wali 

tidak menunjukkan bahawa dia lebih utama (afḍal) daripada wali-lain 

yang lain.60 Al-Yāfiʿī menjelaskan bahawa tidak semua orang yang 

memiliki karāmah lebih baik daripada yang tidak memilikinya. 

Sebaliknya, seseorang yang tidak memiliki karāmah kadang-kala 

lebih tinggi keutamaannya (afḍaliyyah) kerana karāmah hanya boleh 

menjadi tanda kejujuran dan kebaikan, bukan ukuran keutamaan. 

Keutamaan sejati terletak pada keteguhan iman dan kesempurnaan 

ilmu tentang Allah SWT.61 

 

Oleh itu, bagi para sufi, karāmah bukan penentu kedudukan 

dalam tasawuf. Karāmah lebih berperanan sebagai dorongan bagi 

murīd atau ujian yang boleh menyesatkan jika dia terpedaya. Para sufi 

selalu menasihati sālik agar tidak terikat pada karāmah atau perkara 

 
58 Ibn ‘Ajībah, Al-Baḥr al-Madīd, 2: 158. 
59 Ibn ‘Ajībah, Al-Baḥr al-Madīd, 3: 234. 
60 Ḥūriyah bin Qādah, Mawqif al-Ṣūfīyyah min al-Karāmāt: Muḥāwalat li Ta’ṣīl al-

Mafhūm, (Rabat: Markaz al-Imām al-Junayd, t.t.), 45. 
61 ‘Abd al-Qādir ‘Īsā, Ḥaqā’iq ‘an al-Ṣūfiyyah, (Kaherah: al-Muqattam li al-Nashr wa 

al-Tawzī‘,1426H/2005M), 234; ‘Abd Allāh al-Yāfi‘ī, Kitāb Nashr al-Maḥāsīn al-

Ghālīyah, 119. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

41 
 

mencarik adat, supaya tidak tersasar dari tujuan sebenar. Karāmah 

tertinggi bagi seorang murīd adalah kemampuan untuk istiqamah 

dalam pengabdian dan perjalanan spiritualnya.62 

 

iii) Karāmāt Syeikh Aḥmad bin ʿAjībah 

Ibn ʿAjībah memiliki banyak karāmah, yang sukar dicatat secara 

lengkap.63 Sebahagian karāmah ini ditulis dalam kitabnya dan 

mencerminkan pengalaman fizikal dan rohani beliau. 

 

Beliau menceritakan bahawa semasa berliau bermujāhadah 

dan beriaḍah, karāmah fizikal sering muncul, walaupun banyak 

daripadanya telah hilang dari pengetahuannya. Antaranya ialah, 

ketika beliau berzikir mengingati Allah SWT di rumahnya, seekor 

burung kecil tanpa bulu muncul dan seolah-olah berzikir bersamanya 

dengan suara yang kuat. Ketika beliau cuba menyentuhnya, burung 

itu hilang dan tiada orang lain yang melihatnya, menunjukkan 

kemungkinan ia adalah malaikat.64 

 

Kejadian lain melibatkan seekor burung yang bersarang di 

tempat khalwah beliau, ia tidak takut kepadanya, tetapi terus terbang 

apabila orang lain hadir. 65 

 

Ibn ʿAjībah juga mengalami pengalaman rohani dengan 

gurunya, Syeikh al-Būzīdī, di mana beliau dipanggil “al-Sharif”. Pada 

awalnya, beliau tidak faham dengan gelaran itu, tetapi kemudian 

mendapat fatḥ al-kabīr (pembukaan besar) dan melihat Nabi SAW 

dalam mimpi, yang mengesahkan beliau sebagai ‘anaknya yang 

 
62 Ṭāriq al-‘Ilmī, Al-Karāmah ‘Inda al-Ṣūfiyyah. (Rabat: Markaz al-Imām al-Junayd li 

al-Dirāsāt wa al-Buḥūth al-Ṣūfīyyah al-Mutakhassisah, t.t.), 67.  
63 Ibn ‘Ajībah, al-Fihrasah, ed.: ʿ Abd al-Ḥamīd Ṣāliḥ Ḥamdān, (Kaherah: Dār al-Ghad, 

t.t.), 71. 
64 Ibn ‘Ajībah, al-Fihrasah, 72. 
65 Ibn ‘Ajībah, al-Fihrasah, 15. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

42 
 

sebenar’.66 Peristiwa ini juga muncul dalam mimpi beliau di Masjid 

al-Ḥaram, yang menunjukkan pengiktirafan rohani terhadapnya.67 

 

Selain itu, karāmah beliau juga ada melibatkan haiwan buas 

seperti serigala, yang menjadi jinak di hadapannya. Walaupun ada 

beberapa orang yang meragui perkara ini, ia tetap mencerminkan 

kesan karāmah terhadap alam dan makhluk di sekeliling para wali. 

 

KESIMPULAN 

 

Secara ringkasnya, konsep karāmah para wali dalam Aqidah Ahli 

Sunnah Wal Jamaah diterima sebagai perkara yang sah selagi tidak 

bercanggah dengan syarak, namun kedudukannya tetap lebih rendah 

daripada muʿjizat para nabi. Walaupun wujud dakwaan yang berlebihan 

dalam masyarakat, tradisi Sunni mengekalkan batasannya dengan 

membezakan fungsi dan autoriti antara muʿjizat dan karāmah. Dari sudut 

kerohanian, karāmah menggambarkan potensi jiwa insan yang tinggi 

dan tidak semestinya dapat dijelaskan melalui kaedah saintifik moden. 

Pendekatan ahli sufi dari Maghribi seperti Ibn ʿ Ajībah menekankan sikap 

sederhana serta pandangan bahawa istiqāmah adalah karāmah yang 

paling tinggi, sekali gus mengimbangi kecenderungan memuja perkara 

mencarik adat. 

 

Walaupun kitab-kitab turāth telah memperincikan asas 

akidahnya, cabaran pemikiran moden menuntut penilaian semula 

bagaimanakah konsep karāmah boleh difahami dalam konteks rasionaliti 

dan spiritualiti masa kini. Satu cadangan bagi kajian masa hadapan ialah 

meneliti bagaimana naratif karāmah dalam turāth boleh dibaca semula 

melalui kerangka ilmu psikologi dan etika Islam, tanpa menjejaskan 

prinsip akidah tradisional.  

 

 

 

 
66 Muḥammad al-Mahdī al-Timsamānī, Al-Sharafā' Awlād Ibn ‘Ajībah, (Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t.), 34. 
67 Ibn ‘Ajībah, al-Fihrasah, 17. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

43 
 

RUJUKAN  

‘Abd al-Laṭīf ‘Umar al-Muḥaymīd. Al-Khaṭā’ fī Nisbah al-Ārā’ ilā 

Aṣḥābihā fī al-Kutub al-Kalāmīyyah. Beirut: Dār al-Muqtabas, 

2017. 

‘Abd al-Qādir ‘Īsā. Ḥaqā’iq ‘an al-Ṣūfiyyah. Kaherah: al-Muqattam li 

al-Nashr wa al-Tawzī‘, 1426H/2005M. 

‘Abd al-Raḥmān Dimashqīyah. Awliyā’ Allāh bayna al-Mafhūm al-Ṣūfī 

wa al-Manhaj al-Sunnī al-Salafī. ed.: Abū ‘Umar al-Dūsarī 

(t.p.t.t.). 

Abū al-Ḥasan al-Khalīl. Muʿjam al-‘Ayn. Kaherah: Dār al-Ma‘ārif, 

1387H/1967M. 

Abū ʿAmr ʿUthmān al-Salālijī. Al-ʿAqīdah al-Burhāniyyah. ed.: Ahmad 

Arif Zulkefli. Kuala Lumpur: Nour Publication & Consultation, 

2024. 

Abū Ja‘far al-Ṭaḥāwī. Al-‘Aqīdat al-Ṭaḥāwīyah. Beirut: Dār al-Ma‘ārif, 

1422H/2001M. 

Abū Muḥammad ‘Abd al-Karīm bin Ṣāliḥ bin ‘Abd al-Karīm al-Ḥamīd. 

Iḥsān Sulūk al-‘Abd al-Mamlūk ilā Malik al-Mulūk. (t.p.t.t.) 

Aḥmad bin Ḥanbal. Al-‘Aqīdah Riwāyat Abī Bakr al-Khallāl. Dimashq: 

Dār Qutaybah, 1408H/1988M. 

Aḥmad Zarrūq al-Fāsī. Sharḥ al-Ḥikam al-‘Aṭā’iyyah, aw Miftāḥ al-

Ifādah li Dhawī al-‘Uqūl wa al-Himam ‘alā Ma‘ānī Alfāẓ Kitāb al-

Ḥikam, ed.: Muṣṭafā Marzūqī. Algeria: Dār al-Hudā li al-Ṭibā‘ah 

wa al-Nashr wa al-Tawzī‘, ‘Ayn Millīlah, t.t. 

Al-Juwaynī. Al-Irshād. Kaherah: Dār al-Ma‘ārif, 1397H/1977M. 

Al-Qushayrī. Al-Risālah al-Qushayriyyah. Kaherah: Dār al-Ma‘ārif, t.t. 

Al-Shārānī, ‘Abd al-Wahhāb. Al-Ṭabaqāt al-Kubrā. ed.: ‘Abd al-Ghanī 

Muḥammad ‘Alī al-Fāsī. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2006. 

Fā’izah Zaytūnī. Nushūṣ al-Karāmāt fī Kitāb al-Bustān li Ibn Maryam, 

Muqārabah Sīmiyā’īyah. Master. Jāmi‘ah Qāṣidī Murbaḥ 

Būrqilah, 2008. 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Tafsīr al-Rāzī = Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār 

Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1999. 

Ḥūriyah bin Qādah. Mawqif al-Ṣūfīyyah min al-Karāmāt: Muḥāwalat li 

Ta’ṣīl al-Mafhūm. Rabat: Markaz al-Imām al-Junayd, t.t. 

Ibn ‘Ajībah. al-Fihrasah. ed.: ʿAbd al-Ḥamīd Ṣāliḥ Ḥamdān. Kaherah: 

Dār al-Ghad, t.t. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

44 
 

Ibn ‘Ajībah. Īqāẓ al-Himam fī Sharḥ al-Ḥikam. ed.: Aḥmad Ḥasbullah. 

Kaherah: Dār al-Maʿārif, t.t. 

Ibn ‘Ajībah. Mi‘rāj al-Tasharuf ilā Ḥaqā’iq al-Ṣūfiyyah. 

Ibn ʿAjībah. Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Majīd. ed.: Aḥmad 

‘Abd Allāh al-Qurashī Raslān. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1431H/2010M. 

Ibn Rushd. Masā’il Abī al-Walīd Ibn Rushd al-Jadd. ed.: Muḥammad al-

Ḥabīb. al-Maghrib: Dār al-Āfāq al-Jadīdah, 1412H/1992M. 

Ibn Taymīyah. Al-‘Aqīdah al-Wāsiṭīyah. Riyadh: Aḍwā’ al-Salaf, 

1420H/1999M. 

Ibn Taymīyah. al-Nubuwwāt. Beirut: Dār al-Fikr, 1991. 

Ibn Taymiyah. Mukhtasar al-Fatāwā al-Miṣriyyah. Kaherah: Dār al-

Ma‘ārif, 1989. 

Jamāl al-Dīn ibn Manẓūr. Lisān al-‘Arab. Beirut: Dār Ṣādir, 1994. 

Mubārak bin Muḥammad al-Mīlī al-Jazā’irī. Risālat al-Shirk wa 

Maẓāhirih, ed.: Abu ‘Abd al-Raḥmān Maḥmūd. Riyad: Dār al-

Rāyah li al-Nashr wa al-Tawzī‘, 1422H/2001M. 

Muḥammad al-Mahdī al-Timsamānī. Al-Imām Sīdī Muḥammad bin 

Aḥmad al-Būzidī, Tarjamatuhu wa Ba‘ḍu Ash‘ārihi. Beirut: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t. 

Muḥammad al-Mahdī al-Timsamānī. Al-Sharafā' Awlād Ibn ‘Ajībah. 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t. 

Muḥammad bin Ṣāliḥ ibn ‘Uthaymīn. Majmū‘ Fatāwā Ibn ‘Uthaymīn. 

Riyadh: Dār al-Waṭan, 1413H/1992M. 

Muḥammad Nabīl Ṭāhir al-‘Umarī. Al-Nubuwwah bayn al-Mutakallimīn 

wa al-Falāsifah wa al-Ṣūfīyyah. Beirut: Dār al-Faṭḥ li al-Dirāsāt 

wa al-Nashr, 1436H/2015M. 

Muṣṭafā al-‘Arūsī. Ḥāshiyat al-‘Allāmah Muṣṭafā al-‘Arūsī al-

Musammā Nātaʾij al-Afkār al-Qudsiyyah fī Bayān Ma‘ānī Sharḥ 

al-Risālah al-Qushayriyyah li al-Syeikh Zakariyā’ al-Anṣārī. ed.: 

al-Syeikh ‘Abd al-Wārith Muḥammad ‘Alī. Beirut: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, t.t. 

Nukhbah min al-‘Ulamā’. Usūl al-Īmān fī Ḍaw' al-Kitāb wa al-Sunnah. 

Arab Saudi: Wizārah al-Shuʾūn al-Islāmiyyah wa al-Awqāf wa al-

Daʾwah wa al-Irshād, 1421H/2000M. 

Nūr al-Dīn Nās al-Faqīh. Al-Mu‘jam al-Ṣūfī ‘Inda al-Maghāribah. 

Rabat: Majallah Da‘wat al-Ḥaqq, 2016. 



Journal of Fatwa and Falak Selangor (JUFFAS) | مجلة الفتاوى والفلكية بسلانجور   

Vol. 2, No. 2, pp. 18-45 | December 2025 

 

45 
 

Taj al-Dīn ‘Abd al-Wahhāb al-Subkī. Ṭabaqāt al-Shāfi‘iyyah al-Kubrā. 

ed.: Dr. Maḥmūd Muḥammad al-Ṭanāḥī dan Dr. ‘Abd al-Fattāḥ 

Muḥammad. Kaherah: Hijr, 1413H/1992M. 

Ṭāriq al-‘Ilmī. Al-Karāmah ‘Inda al-Ṣūfiyyah. Rabat: Markaz al-Imām 

al-Junayd li al-Dirāsāt wa al-Buḥūth al-Ṣūfīyyah al-

Mutakhassisah, t.t. 

Yūsuf al-Zayyāt al-Tādilī. Al-Tashawwuf ilā Rijāl al-Taṣawwuf. Rabat: 

Manshūrāt Kullīyat al-Ādāb wa al-‘Ulūm al-Insāniyyah, 1997. 


